

أ.ب. عبد الكريـم بـكار

# أـفـقـيـاـنـجـرـ

لـسـجـاجـ وـالـيـنـجـازـ



# أفق أخضر

للنجاح والإنجاز

أ.د. عبدالكريم بكار

أفق أخضر  
للنحاج والإنجاز

أ.د. عبدالكريم بكار

الطبعة الأولى  
1433 هـ - 2012 م

جميع الحقوق محفوظة  
التنفيذ الفني والنشر والتوزيع



دار وجوه للنشر والتوزيع

Wajoooh Publishing & Distribution House

[www.wojoooh.com](http://www.wojoooh.com)

المملكة العربية السعودية - الرياض

ت: 4918198 فاكس: تجوبية 108

للتواصل والنشر:

[wojoooh@hotmail.com](mailto:wojoooh@hotmail.com)



## مقدمة

الحمد لله والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فإن الله عزّوجلّ سخر للإنسان ما في السموات وما في الأرض منه وكرماً، وزوّده إلى جانب ذلك بإمكانات وطاقات هائلة للارتفاع بذاته والاستفادة مما حوله، ولكن لدينا الكثير من الأدلة على أن البنية الشعورية والفكيرية للإنسان شديدة الرهافة، وتحتاج إلى عناية شديدة، حيث إن فكرة جوهرية يتخد منها المرء رأس جسر، ويثابر على العمل بها قد تغيّر مجرى حياته، وتنقله من حال إلى حال، كما أن توهّمه لأمر من الأمور أو حذره الشديد من شيء من الأشياء، قد يكبله، ويصده عن النهوض إلى كثير من الخير والفوز، وهذا يدل على أن من الحيوي جداً لأي واحد منا أن يمتلك رؤية جيدة لذاته ومحيطة وعصره، وإن الخسارة قد تكون فادحة! في العشرين سنة الماضية حصل تقدم

واضح في وعينا على صعيد الاهتمام بتنمية الشخصية، حيث صار لدى كثير من العرب والمسلمين يقين بأن انتظار نتائج الإصلاح العام - كما فعل أسلافنا - ليس شيئاً رشيداً، كما أنه غير عملي، ومن ثم صار كثير من الشباب يؤمنون بالعمل بضمون المقوله الشهيره : (إذا لم تساعد نفسك، لم يساعدك أحد) ولهذا فإننا قد بتنا نلاحظ إقبالاً شديداً على حضور الدورات التدريبية واقتناء الكتب وحضور المحاضرات... التي تساعد في مسألة صقل الشخصية وفتح آفاق جديدة للارتقاء بها، وهذا تطور في غاية الأهمية. الكتاب الذي بين يدي القارئ الكريم مؤلف من عدد من المقالات التي كنت نشرتها خلال السنوات القليلة الماضية في مجلة (البيان) في زاوية (أفق أخضر) وفي مجلة (الإسلام اليوم) وموقع (الإسلام اليوم) على النت. ومن الواضح أن ما ينشر في المجلات لا يقرأ إلا من قبل عدد محدود جداً من المهتمين، كما أن كثيراً من الشباب لا يتبعون ما يُنشر على (النت) من مقالات وبحوث، ومن هنا وجدت أن من المفيد اختيار بعض تلك المقالات وجمعها في كتاب واحد حيث إنها جمیعاً تدور حول محور محدد، هو النهوض بالإنسان حتى تعم فائدتها، وحتى تقدم رؤية لما نرمي إليه من التركيز على التقدم الشخصي. وإنني لأسأل الله عزوجل أن يبارك هذا العمل، وينفع به إخواني القراء؛ إنه سميع مجيب.

## المؤلف

في ١٤٣٣/٣/١٢ هـ

## التعبيئة الروحية

نحن نلاحظ اليوم وجود الكثير من التناقضات في سلوكيات كثير من المسلمين، كما نلاحظ انخفاض مستوى حماسة كثريين منهم للقيم التي يؤمنون بها، مع أننا نعرف أن الإخلاص لله عز وجل والإيمان الصادق يبدأ من المبادئ من الأمور المحفزة للامتثال له والعمل به برغبة وجدية، لكنني أظن أن من المهم أن نأخذ ونحو نفك في هذه المسألة بعين الاعتبار عدداً من الأمور، منها:

١- إن الإنسان المسلم لا يملك أي خيار تجاه كثير من القيم الإيجابية والسلبية؛ إذ إن عليه أن يؤدي الصلاة والزكاة والحج... وعليه أن يمتنع عن الزنا وشرب الخمر ولعب الميسر... على حين أن غير المسلم أو الملحود يجد نفسه حرّاً تجاه كل ذلك أو جله.

٢- إن كثيراً من المسلمين لم ينالوا من التنشئة الصالحة والعناء الجيدة ما

يجعلهم يتعرفون على كثير من القيم الإسلامية، وأحياناً يطّلعون عليها بشكل مشوّه أو بطريقة سيئة، كما أن التداول الشعبي لكثير من المبادئ والأحكام والأخلاق يلوّنه بلون المجتمع، ويصبّغه بصباغ من وعيه وفهمه للشريعة، وقد قال ابن الجوزي - رحمه الله -: (وفي زماننا من لو جلدته حتى يفطر في رمضان ما أفطر، ولو جلدته حتى يصلّي ما صلّى)!

٣- على مدار التاريخ كانت هناك مساحة فاصلة بين ما يعتقده ويقوله كثير من المعلمين والمربين، وبين ما يفعلونه، وهذا يجعل كثيراً من الأطفال يرتكبون في فهم كثير من القيم الإسلامية، ولا يشعرون بأهميتها. لهذه الأسباب وأسباب أخرى كان من غير الممكن للمجتمع المسلم أن يكون أشد حماسة لقيمه ومبادئه، وأشد تمسكاً بها مما هو عليه الآن.

## ما العمل؟

لا أعتقد أن هناك سوى طريق واحدة، هي العمل على إيجاد تعبئة روحية شاملة؛ فالتيار الشهوياني الجارف الذي يحتاج العالم من أدناه إلى أقصاه، ومشقات العيش، وتحديات الحياة الجديدة.... كل ذلك لا يمكن مواجهته من خلال طرح المزيد من الأفكار، وإنما من خلال إيجاد تيار روحي قوي يوفر وقوداً روحيّاً كافياً لتوليد المسرات المرتقبة، وكافياً لتوليد مواجهة قوية للشّرور والرغبات غير المشروعة.

إن الذي يتّأمل في خطط التنمية وفي كتابات كثير من المصلحين والتنويريين

يجد الكثير من التنظير الجميل، لكن يتضح مع الأيام أن ذلك التنظير ظل أشبه بخريطة ترشدنا إلى السير في طريق طويل، لكن الوسيلة التي سنستخدمها لقطع تلك الطريق مفقودها! ويوسفني القول: إن بعض مثقفينا ينظر إلى الحديث عن الأمور الروحية والأخلاقية على أنه حديث (دراوיש) وسُدُّج، مع أن الواقع يشهد بأن معظم الناشطين في مجالات العمل الخيري والتطوعي هم من أولئك الذين يمتلكون روح الاحتساب والتقرّب إلى الله عزّوجلّ ولو تأمّلنا في الحقبة النبوية المباركة لوجدنا أن التعبئة الروحية كانت على أشدّها، إلى درجة أن المراهقين كانوا يسابقون الكبار إلى خوض المعارك الحربية وتعريض النفس للقتل طمعاً في الشهادة، وإلى درجة أن بعض المسلمين كانوا يعملون في شدة القيظ من أجل أن يتصدّقوا بجزء من الأجرة التي سيحصلون عليها! وكانوا يحاولون متابعة رجل يقوم الليل حتى تتوّرّ قدماه، وهو في الوقت نفسه معرض عن زخارف الدنيا، إلى درجة أنه قد يمرّ عليه يوم كامل دون أن يدخل جوفه شيء من الطعام! ونحن اليوم مطالبون بالعمل على تنشيط الجانب الروحي من شخصياتنا والعمل على جعل التنمية الروحية جزءاً مهماً من خطط التنمية الاجتماعية، بالإضافة إلى بذل جهد شخصي وشعبي مقدر في هذا الشأن.

نحن في حاجة إلى دورات تدريبية في تعميق معنى الإيمان وترسيخ معاني الشوق إلى الله عزّوجلّ والحياة منه والتوكّل عليه والإنابة إليه، كما أننا في حاجة إلى تأسيس عدد كبير من الأطر التطوعية من أجل مساعدة الشباب على الانخراط

في العمل التطوعي؛ حيث يكون العطاء ومساعدة الاخرين قمة الإحسان إلى الذات، وحيث يكون فعل الخير مصدراً مهماً لتزكية النفس وتألق الروح، وإنني أقترح ألا ينال أي طالب شهادة الإعدادية إلاّ بعد أن يثبت أنه تطوع مع بعض الجهات الخيرية مدة لا تقل عن مئتي ساعة عمل، وألا ينال أي طالب الشهادة الثانوية إلاّ بعد أن يثبت أنه أدى لدى بعض الجهات التطوعية مدة لا تقل عن ثلاثة ساعة عمل، وألا ينال أي طالب جامعي شهادة التخرج من الجامعة إلا بعد أن يثبت أنه تطوع مع بعض الجهات الخيرية مدة لا تقل عن خمسمئة ساعة عمل؛ وإن الخطاب الإسلامي والدعوي مطالب بعد هذا وذاك بالتركيز على التذكير بالهدف الأسماى الذي نسعى إلى تحقيقه في هذه الحياة، وهو الفوز برضوان الله عز وجل وقد أتعجبني ما ذكره أحد المفكرين من أنه يتذكر الملوت عند اتخاذ القرارات الكبرى في حياته؛ حتى يظل مشدوداً إلى الآخرة ومرتبطاً بالمنهج الرباني الأقوم!



## مقوّمات الشخصية الإيجابية

إذا كان للفضائل أمهات، فإن من أمهات الفضائل التي يحتاجها المسلم المعاصر فضيلتين : فضيلة الاستقامة، وفضيلة الفاعلية، ومن مجموع هاتين الفضيلتين تتكون الشخصية الإيجابية. ومع أن كلمة (الإيجابية) من الكلمات الأكثر تداولًا اليوم إلا أن العديد من دلالاتها لا يزال غامضًا، وهذا الغموض يشجع على توليد الكثير من المعاني المرتبطة بها على نحو يعكس التوجهات العقدية والفكيرية ملن يقوم بذلك، كما يعكس ما تمت بدورته من مفاهيم تتعلق بالمرونة الذهنية والحيوية في السلوك وال العلاقات، وما دام الأمر على هذه الصورة فإن علينا أن نجتهد على نحو متصل في إغناء مدلولات (الإيجابية) من أفق رؤيتنا العامة للحياة، ومن أفق خصوصيتنا الثقافية، وهذا ما سأفعله بحول الله وطُوله في عدد من الأعمال.

من الصعب أن تتعثر في أي كتاب على تعريف جامع مانع - كما يقول المناطقة للإيجابية، ولكن يمكن القول : إننا نعني بهذا المصطلح على نحو تقريري قمتع المرء بدرجة عالية من الفعالية الفكرية والشعورية والنفسية تترتب عليها وضعية حسنة من الطمأنينة والارتياح إلى جانب وضعية جيدة من الالتزام والإنتاجية الممتازة؛ بالإضافة إلى نجاح جيد في العلاقات الاجتماعية. ومن المهم أن أشير إلى أن الإيجابية لا تعني ما نعنيه حين نتحدث عن التفكير الإيجابي، إنها لا تتطابق معه، لكن بينهما العديد من الأمور المشتركة. في كل الأحوال يظل الإطار المرجعي للتنظير في أية قضية من القضايا، من الأمور الأساسية التي لا يصح إغفالها أو التهويين من شأنها؛ حيث إن كل التعريفات تخضع لنوع من الانتقاء، ولهذا فإن من السهل تحملها بالمعاني المنحرفة أو غير الملائمة. إن أي شكل من أشكال الفاعلية الفكرية أو السلوكية لا يصح أن يكون مصادماً ملبداً من مبادئ الشريعة الغراء، أو لحكم موضع إجماع، أو لنص قطعي؛ لأن شيئاً من هذا سينزع غطاء المشروعية عن تلك الفاعلية. أما مستوى النشاط ومدى ملاءمته لما هو مطلوب من أجل المعاصرة؛ فهذا يحدده ما تراكم في خبرات البشرية من معايير ومقاييس للأداء الممتاز، وما هو لائق وغير لائق على صعيد الأعمال. تأسيساً على هذا نقول : إن كل النجاحات وكل أشكال الفوز التي حققها في هذه الحياة هي نجاحات مؤقتة وصغيرة؛ لأن الدنيا كلها صغيرة ومؤقتة، وحين يتم النجاح بطريقة غير مشروعة، كذاك الذي يتم عن طريق أكل الربا أو عن طريق السرقة أو الرشوة أو الغش.. فإن تسميتها نجاحاً لا

تعدو أن تكون ضرباً من التجوز؛ فالحقيقة أن ذلك عبارة عن مجموعة أوهام  
لا تنتهي إلا بالندم والحسرة!

إن ما يفصل بين النجاح واللصوصية هو هامش ضيق؛ وعلى كل الناجحين أن  
ينتبهوا كيلا يتتجاوزوه، فيصبحوا في عداد اللصوص، وهم يظنون أنفسهم من  
أهل السبق والفوز.





## الانضباط الذاتي

تقدُّم أمة الإسلام، واحتلالها المكانة التي تليق بها بين الأمم مرتهن بحصول تقدُّم على صعيد الحياة الشخصية لشريحة واسعة من أبنائها، وبناتها، وهذا التقدُّم ملموساليوم لكنه بطيء للغاية، وضيق النطاق، والسبب في هذا ربما كان كامناً في عدم امتلاكنا تقاليد ثقافية تمجّد العمل الشاق، وتعلّي من شأن الإنجاز وتأجّيل الرغبات. والمشكل أن كثيرين منا غرقوا في حياة، يُقضى الكثير من متطلباتها عن طريق ملمس الأزرار، مما جعلهم يعتقدون بضرورة الحصول على الأشياء بطرق سهلة وعاجلة. إن هذه الفتنة من الناس، تتعامل مع الشدائـد والضغوط بوضعية يسودها الكثير من الكسل والغوضى واللامبالاة، ويتعاملون مع الوفـرة والرخـاء والـجـدة بالاستـمتـاع والإـسـراف والـتـبـذـير؛ وما تـمـ التـضـحـيـةـ به في كـلـتـاـ الـحـالـتـيـنـ هوـ صـلـابـةـ الشـخـصـيـةـ وـالـانـضـباطـ الـذـاـتـيـ!

حين نتحدث عن مسألة الانضباط الذاتي؛ فإن قسماً من الناس يعتقدون أننا نتحدث عن شيء يتصل بمعاقبة الذات أو تقييدها أو تجاهل حقوقها، وبعضهم ينظر إلى الانضباط الذاتي على أنه نوع من الحرافية أو الجمود والتسلس أو النقص في المرونة... وهذا كله غير دقيق، ولا يعبر عن جوهر هذا المصطلح. إذن ما الذي نريده منه، وما أهمية اكتساب هذا المعنى في حياتنا الشخصية؟  
لعل في الإجابة على هذا التساؤل أجلو الملامح الآتية :

١- إن التدين الحق يرسم صورة زاهية وبليغة للانضباط الذاتي، إنه يجعل المسلم يقوم بالكثير من الأشياء، ويكتفأ أيضاً عن كثير من الأمور في المنشط والمكره والرخاء والشدة بطيب نفس، وإن تطبيق السنة في حياة المسلم يعني يقطة الوعي نحو التفاصيل، والقدرة على السيطرة على الأهواء والرغبات، لكن مشكلة كثير من الملتزمين أنهم لم يستطعوا تعميم هذا المعنى على حركتهم اليومية؛ حيث إنهم كثيراً ما يجدون أنفسهم بعيدين عن الإنجاز العالمي وعن المثابرة على أداء العمل الشاق، وهذا أدى بالطبع إلى انخفاض إنتاجية الإنسان المسلم على نحو مخيف. إن الناتج القومي لليابان يشكل أربعة أضعاف ناتج العالم الإسلامي برمته؛ وإذا عرفنا أن عدد المسلمين يساوي عشرة أمثال سكان اليابان ظهر لنا أن متوسط إنتاج الفرد الياباني يساوي إنتاج أربعين من المسلمين؛ أليس هذا من الأمور المحزنة؟!

٢- يعني الانضباط الذاتي فيما يعنيه تنظيم الذات؛ حيث وضوح الأهداف واستمرار البرامج وتأجيل الرغبات. إن الشخص المنضبط يتحمل بعض الآلام،

إنه يعمل وينتج ويقاوم المشتاهيات؛ إذ يستسلم غيره للنزوءة ويدمن الاسترخاء. وقد تبين أن حفز الذات على العمل يظل بعيد المنال ما لم يكن للإنسان أهداف مرحليّة واضحة. لو تأملت في حياة كثريين منا لوجدت أنهم يعانون من الفوضى الشخصية والنقص في التركيز؛ وهذا الأمران هما العدوان اللدودان للانضباط الشخصي.

جُرِّبَ، واسأَلَ عيْنةً ممَّنْ حَوْلَكَ عَمَّا يَحْاولُونَ إِنْجَازَهُ خَلَالَ عَامٍ، وَمَا الْخَطُوطَ الَّتِي يَتَبَعُونَهَا فِي سَبِيلِ بَلوَغِ ذَلِكَ؟ سُلِّمَ مَنْ حَوْلَكَ عَنِ الْأَشْيَاءِ الَّتِي يَعْدُونَهَا أُولَوَيَّةً فِي حَيَاتِهِمْ خَلَالَ الْعَامِ الْحَالِيِّ؟ وَمَلَأَذَا هِيَ أُولَوَيَّةً؟ وَكَيْفَ يَعْبُرُونَ سُلُوكِيًّا عَنِ نَظَرِهِمْ إِلَيْهَا؟

إِنْ مَعْظَمَ النَّاسِ لَنْ يَجِدُوا شَيْئًا يَقُولُونَهُ، أَوْ إِنْهُمْ سِيَحْدُثُونَكَ عَنِ الْأَشْيَاءِ لَا مَعْنَى لَهَا.

٣ - المنضبط ذاتياً يشعر أنه يدرّب نفسه شيئاً فشيئاً على إنجاز الأمور، وهو إلى جانب هذا يطّور خطته للإنجاز، ويتابع تنفيذ العهود التي قطعها على نفسه، إنه يعرف أن تحرير الإرادة يشكل أكبر علامات النصر على طريق طويل، وفي معركة حاسمة، ويدرك أن تحرير الإرادة يكون شيئاً مजوفاً وفارغ المضمون إذا لم يجد المرء نفسه قادراً على أداء الأعمال المهمة وإن كان يفقد الرغبة في القيام بها. وقد سألت غير واحداً من يشتغل بالبحث العلمي عن جوهر ما يقوم به، وكان الجواب هو حب التسلية وشغل الوقت بشيء قد يكون مفيداً!

هذا الفريق من الناس ليس ضئيلاً؛ فهو يشكل شريحة واسعة بين أولئك الذين

لا يؤمنون بأهمية ما يقومون به، كما لا يعرفون بالضبط الجهة التي تستفيد من مجدهم.

٤- حين نشعر بالمسؤولية الشرعية والأخلاقية والأدبية عن أعمارنا وعن الإمكانيات التي أتاحها الله - جل وعلا - لنا، فإننا سنضبط إيقاع حركتنا، وسنتعلم الاقتصاد في الجهد وفْقَ الخطوة المناسبة، وسنحاول باستمرار اكتساب العادات الجيدة. وهل السلوك الحسن سوى عدد جيد من العادات الحسنة؟ أيضاً سسوف نقوم بتكرار الأعمال المثمرة والصغيرة؛ لأن ذلك يعبر عن بعض وجوه الاستقامة، كما يدل على تحلينا بفضيلة الإصرار على التقدم.

مفتاح خلاص الأمة مما هي فيه شيء كامن في عقولنا ونفوسنا، حيث تدور أشرس المعارك وأجلها، والبحث عنه في أي مكان آخر سيكون من هدر الوقت. فهل اتضحت معالم الميدان؟ وهل آن أوان التحرير؟ هذا ما أرجوه.



## عناصر النجاح (١)

لا شك في أن أمة الإسلام تحتاج اليوم إلى أكبر عدد ممكн من الناجحين لأن ما تعانيه من تخلف عن كثير من الأمم، وفي العديد من المجالات، لا يمكن الخلاص منه إلا من خلال تغيير جذري لدلي نسبة جيدة من أبناء الأمة، ليكونوا بمثابة الرواد الذين يشقون الطريق أمام السواد الأعظم من الناس. نحن قد لا نعرف ماذا يعنيه النجاح إلا إذا رأينا المشكلات والآلام التي تتولد من الفشل، وأعتقد أن أهل الغيرة من شباب هذه الأمة وشيوخها يدركون اليوم على نحو جيد أن من غير الممكن بناء أمة قوية من أشخاص غير أقوياء، كما لا يمكن بناء وطن صالح من أشخاص غير صالحين، فالمكان الجيد هو الذي يسكنه أشخاص جيدون، ومن هنا فإن أي تقدم حقيقي يُحرزه أي واحد من أبناء هذه الأمة يصب في حقيقة الأمر في رصيدها، ويجعلها تخطو خطوة نحو الأمام. هذا

شيء، والشيء الثاني الذي أود أن أجعله بمثابة الإطار لما سأتحدث به عن عناصر النجاح، هو أن النجاح الحقيقي يجب أن تتوفر فيه سمتان : الأولى : أنه نجاح مشروع يتم في إطار مرضاة الله عَزَّوجَلَّ وعلى هذا فإن أي تقدم يحرزه الإنسان يكون في نظري غير ذي قيمة، وسيكون شيئاً لا معنى له إذا كان يجلب لصاحبه الخسارة في الآخرة. الثانية : أن النجاح مع أنه في ظاهره مكسب فردي، لكنه في جوهره مكسب للأمة، وأنا إذ أضع هذا الشرط أؤمن بقوه أن المكاسب الفردية تظل ضئيلة إذا لم تتمكن ترجمتها إلى مكاسب اجتماعية، فالمسلم الحق يجد في نفع العباد والبلاد وتحفيظ الضغوط عن العناصر الضعيفة في المجتمع - المجال الأرحب للتعبير عن نبله وشهادته، كما يجد فيه الباب الأوسع لرضوان الله عَزَّوجَلَّ والفوز بجنته والشعور بالسعادة والطمأنينة.

إن ما يؤدي إلى تقدم شخص ما على أقرانه على نحو ظاهر شيء معقد جداً، ويصعب وضع اليد عليه في كل الحالات، وما ذلك إلا بسبب كثرة العناصر والأسباب التي تتحقق النجاح، أو تساعد عليه، لكن مهما يكن من الأمر، فإننا محتاجون ونحن ننظر لهذه المسألة إلى منح الثقة لبعض الأشياء والتعامل معها على أنها فعلاً تسهم في تحقيق التقدم الشخصي لكل من يأخذ بها، ولعل من تلك العناصر الآتي :

- أن يعرف الموضع الذي يحتله، أي مجمل الظروف التي تحيط به، لأنني أعتقد أن معظم ما يتحققه الناس من نجاحات، وما يعانون منه من إخفاقات لا يعود إلى مواهبهم وخصائصهم الشخصية بقدر ما يعود إلى البيئة التي يعيشون فيها،

وإذا رجع الواحد منا إلى مرحلة المراهقة في حياته لوجد أنه كان يحلم بأشياء كثيرة لم يتحقق منها شيء، كما قد يجد أنه حقق كثيراً من الأشياء الممتازة التي كانت أكبر بكثير من أن تخيلها عقله، وهذا في نظري يعود إلى نقص شديد في الوعي بالذات والوعي بالمحيط.

- حين يعيش الإنسان في بيئه وفي ظروف أسرية، تجعل من المستحيل الحصول على الدراسات العليا - مثلاً - فإن عليه أن يبني خططه المستقبلية في المرحلة الأولى على أنه لا يحمل سوى الإجازة الجامعية، وحين يتحقق ما كان يصبو إليه، فإن ما أنجزه هو الذي سيدفع به - بإذن الله - لولوج المرحلة الثانية، والتي منها الدراسة لشهادة الماجستير والدكتوراه، وهذه الرؤية المستقبلية تتطلب من الواحد منا أن لا ينظر أبداً إلى الوراء، وأن لا يتوقف أبداً عندما حققه، وناله، كما أن عليه أن يعتقد بصدق وحماسة أن الشيء المهم ليس الشيء الذي تم إنجازه، وإنما الشيء الذي يتم إنجازه الآن، وسيتم إنجازه غداً، فالمرحلة في حد ذاتها ممتعة وعظيمة واستمرارها من غير انتظار أي نهاية هو سر عظمتها!.

- على المرء إلى جانب فهم البيئة والمحيط أن يفهم ذاته، أي يفهم ما لديه من ميزات ونقاط قوة ونقاط ضعف وقصور، والحقيقة أن اكتشاف الذات أهم من اكتشاف العالم، لكن هذه العملية معقدة، وهي لا تكتمل أبداً، لكن مراجعة الإنسان لسجله الشخصي تساعدته على النجاح في ذلك، كما أن لآراء الأساتذة والأصدقاء النابهين قيمة كبيرة في هذا الشأن.



## عناصر النجاح (٢)

فطر الله ﷺ الإنسان على التضائق الشديد من كل ما يسلب حريته، أو يصدر قراره، كما جعل الملل والأسأم من أكبر منغصات سعادته، كما أنه جعل الشغف والحماسة الوقود الروحي الذي تتطلبه كل الإنجازات العظيمة، وعلي أتحدث هنا عن (الرغبة) و(القدرة) بوصفهما عنصرين مهمين من عناصر النجاح عبر الحروف التالية:

### ١- الرغبة:

إن رغبة الإنسان في الحصول على شيء هي التي تولد لديه الطاقة المطلوبة لبذل الجهد من أجل الوصول إلى الشيء المرغوب فيه، إن اكتشاف ما نرغب

فيه فعلاً ليس بالأمر اليسير، فمعظم الناس لا يعرفون الأشياء التي يريدونها، وكثير منهم غير متأكدين من درجة حبهم لهذا الشيء أو ذاك، والسبب هو جدب التجارب الشخصية وركود الأنشطة الخاصة، إن الإنسان المتحرك الذي يضرب في كل اتجاه، ويحاول تجريب الكثير من الطرق والوسائل والفنون يستطيع اكتشاف ميوله واكتشاف قدراته، ونستطيع في هذا السياق القول : إن الأسرة والمدرسة هما الجهتان الأساسيةتان في اكتشاف ميول الأطفال ورغباتهم. إن الشيء الذي يجد الإنسان نفسه منخرطاً فيه أثناء فراغه يكون مرغوباً فيه وقريباً من القلب، والدرجات المتميزة جداً التي يحصل عليها الطالب تدل أيضاً على رغبته في المادة التي تفوق فيها على أقرانه، كما أن الملاحظات الذكية التي تصدر من الإنسان حول أمر من الأمور لا تخلو من دلالة على الميل إليه. بعض الآباء يشكون من أن أبناءهم ليس لديهم رغبة في أي شيء سوى اللهو واللعب والجلوس مع الرفاق، وهم يقولون : إنهم يحثون أبناءهم على القراءة والمطالعة وخوض تجربة الكتابة والبحث وقرض الشعر، لكن دون جدوى... وما درى أولئك الآباء أن معظم رغبات الإنسان لا تولد معه، وإنما تصنع صناعة، وتلك الصناعة لا تتم من خلال الكلام والأمر والنهي، وإنما من خلال توفير بيئة تحفز على تنمية رغباتٍ بعينها، ونحن نلاحظ في هذا الإطار أن الذين يدرسون في مدارس وجامعات ممتازة، يشعر أكثرهم بالميل الشديد إلى التخصصات التي يدرسونها، على حين أن الذين يدرسون في مدارس وجامعات ضعيفة يغلب عليهم - أو على أكثرهم - الزهد في كل شيء، فالإحباط الذي يعانون منه قتل

لديهم كل الرغبات المثمرة والنافعة!. إن الذي يدرس تخصصاً لا يحبه على نحو واضح وقوي يستطيع أن ينجح فيه، وأن يتفوق على أقرانه أيضاً، لكنه لا يستطيع أن يبدع فيه، لأن الإبداع يحتاج إلى بذل جهد واهتمام استثنائيين، وهما لا يتوفران من غير الرغبة الصادقة في تحقيق اختراق مشهود.

## ٢- القدرة :

من عناصر النجاح وشروطه القدرة، أي امتلاك الإنسان للموهبة والمهارة المطلوبتين للنجاح في أمر من الأمور، والتعرف على القدرات سهل نسبياً، حيث إن هناك اليوم الكثير من الاختيارات التي تساعد الإنسان على التعرف على قدراته. المشكل في هذا هو الافتقار إلى التوافق بين العناصر المختلفة، فقد يرغب المرء في دراسة تخصص معين، وتكون لأهله رغبة أخرى، فيحملونه عليها، أو يوقعونه في البلبلة. وقد يملك الإنسان القدرة على دراسة التخصص الفلافي، لكنه لا يحبه، وقد يحدث العكس، وقد تتفق الرغبة والقدرة في أمر ما، لكن الفرصة لتحقيق ذلك غير متوفرة. على كل حال فإن علينا أن نعمل من أجل اكتشاف رغباتنا وقدراتنا، ونعمل على اكتشاف مواضع التقائهما و على توفير الشروط التي تجعل استثمار كل ذلك ممكناً، وعلى المجتمع أن يساعد الأفراد في هذا الشأن.





## عناصر النجاح (٣)

كلما كانت درجة النجاح الذي نطلبه أعلى كانت الشروط المطلوبة لتحقيقه أكثر، وهذه سنة من سنن الله عَزَّوجَلَّ في الخلق، وقد تحدثت في الصفحات الماضية عن الرغبة والقدرة بوصفهما شرطين مهمين لتحقيق النجاح، وسأتحدث هنا عن عنصر جديد عبر الحروف الصغيرة الآتية:

الفرصة:

الفرصة عنصر من العناصر المهمة حيث إن الحاجة إلى خبرة أو تخصص ما لا تكون في الباذية والقرية والمدينة واحدة، بل إن التخصص، قد يكون مطلوباً في دولة دون دولة وزمان دون زمان، ومن الأمثلة الصارخة في هذا ما يُذكر دائماً عن أولئك الأفذاذ الذين ذهبوا إلى أوروبا وأمريكا، وتحصصوا هناك في الفيزياء النووية، وحين عادوا إلى بلادهم لم يجدوا أي مجال للعمل بسبب عدم وجود

أنشطة نووية، فذهب بعضهم إلى العمل في مديريات الزراعة، وبعضهم مارس التدريس في الثانويات... ومن هنا فإن على المرء أن ينظر إلى تخصصه على أنه أشبه ببضاعة، يحتاج إليها أنس، ويستغني عنها آخرون لكن من المعروف على نحو عام أن النابهين جداً والمتخصصين تخصصاً عالياً لا يجدون الفرص الكبرى في القرى والمدن الصغرى، وقد تكون الجامعات من الاستثناءات القليلة في هذا والسبب يكمن في عدم وجود إدارات علياً ومتخصصات دقيقة جداً في التجمعات السكانية الصغيرة. كثيرون أولئك الشباب المتخصصون والأذكياء الذين لا يحبون مغادرة قراهم، أو لا يسمح لهم أهل وهم بذلك، أولاً تسمح لهم ظروفهم به، ومن ثم فإن من النادر أن تجد منهم من استطاع تسجيل نجاحات باهرة، وكان بقاوهم في قراهم خسارة كبرى لهم ولبلادهم وللأمة!.

إن زماننا هذا هو زمان الإنسان المرتحل والقادر على تحمل آلام مغادرة مسقط الرأس ليجول في أرض الله عزوجل باحثاً عن المكان الأكثر ملاءمة لإنتاجه وعطائه. إن المرء لا يستطيع أن يحصل على كل شيء، وحين يصر على الحصول على شيء ما فإن عليه أن يضحى ببعض مرغوباته ومحبوباته. بعض الناس تطرق الفرص أبوابهم -مع أن هذا قليل- لكنهم يرفضونها، وذلك لأنهم يخشون تحمل المسؤوليات الكبيرة، وأنهم لا يثقون بقدراتهم وإمكاناتهم، فيخافون من الإخفاق في الأعمال المعروضة عليهم. إن من المهم أن نتذكر أننا نعيش في زمان مشحون بالمنافسة المتصاعدة، ومن ثم فإن الفرصة الكبرى قد لا تسنح في العمر كله سوى مرة أو مرتين، ومن هنا فإن على المرء أن يقتتنصها قبل أن

يندم حيث لا ينفع الندم. ولا بد لي من أن أشير هنا إلى أن من غير الممكن أن نصل إلى حلول مثالية في ظروف غير مثالية، ولهذا فإن بعض الناس خرجن من ديارهم، وسافروا إلى أقطار أخرى، ولم يتمكنوا من اصطحاب أسرهم لأسباب عديدة، فحققوا نجاحات كبرى في أعمالهم، لكنهم وجدوا أنهم خسروا أولادهم الذين تربوا بعيداً عنهم، وخسروا مباحث العيش مع أسرهم... ومن هنا فإن المسألة تحتاج إلى موازنة ودراسة حتى لا تكون الخسائر أكبر من الأرباح. الإشارة الأخيرة في شأن الفرصة، هي أن الفرص كثيرة ما تكون موجودة، وإن علينا أن نؤهل أنفسنا للاستفادة منها، ومن المأثور جداً أن المرأة حين ينجح في مهمة صغيرة قد كلف بها، يؤهلها نجاحه لفرصة أكبر وأعظم، فإذا نجح فيها هيئ له ما هو أكبر منها، وهكذا.





## عناصر النجاح (٤)

من عناصر النجاح الأساسية الطموح، والذي يعني: درجة من التوثب الذهني والشعورى نحو الحصول على شيء مرغوب فيه، والحقيقة أن الله عز وجل فطر البشر على التطلع إلى ما ليس في أيديهم حتى تستمر الحياة في النمو والتجدد، لكن من الواضح أن الظروف التي يعيش فيها الناس كثيراً ما تجعل طموحاتهم محدودة وضئيلة، وعلى مدار التاريخ كانت هناك مشكلة يعاني منها معظم البشر، وتلك المشكلة تتمثل في عدم تفريقهم بين الممكن والمستحيل على نحو جيد، ويفيدو لي أن البنية العقلية العميقة للإنسان قليل نحو إصدار الأحكام بالاستحالة على كثير من الطموحات والتطلعات، فما تقاد تذكر شيئاً تتطلع إليه أمام قريب أو صديق حتى يبادرك بقوله : هذا مستحيل، هذا غير ممكن، أنت تحلم، الأحلام مجانية، أنت لا تعرف صعوبة الحياة وهكذا.. وما دروا

أنهم في تلك الأحكام لا يصدرون عن يقين عقلي، لا يقبل الجدل، وإنما يقولون ما يقولونه من أفق خبراتهم الشخصية المحدودة. ومن المهم أن أشير هنا إلى أن ما نسميه ممكناً ومستحيلاً ومعقولاً وغير معقول، وما نقول عنه : إنه صعب أو سهل، و قريب أو بعيد... إن كل ذلك كثيراً ما يكون نابعاً من الثقافة العامة للمجتمع، ولهذا فإنه يختلف من شخص إلى شخص ومن بلد إلى بلد... أصحاب الطموحات الكبيرة يعرفون ذلك، ولهذا فإنهم لا يلتفتون إلى كلام الناس، ويمضون في طريقهم، وفي الغالب يحصلون على كل ما يتطلعون إليه أو على كثير منه. نحن في المجتمعات النامية نحارب أهل الطموحات، ونقزم الأحلام الكبيرة من خلال تهويل العقبات التي سيلاقها الأبناء إذا حاولوا تجاوز الأوضاع والمعطيات السائدة، ومن خلال الاستخفاف بقيمة المحاولات التي يبذلونها من أجل تحقيق شيء عظيم. المهم عندنا دائماً هو النتائج السريعة، وإذا لم نرها أظهرنا الشماتة، وظهرنا بمظهر الحكماء والخبراء!

على طريق الإبداع وعلى طريق الأهداف العظيمة تكون القيمة الحقيقية ليست للنتائج، وإنما للجهود والمحاولات والاجتهدات... نحن في حاجة إلى تقديم المؤازرة لإخواننا وأبنائنا من خلال تشجيعهم على الأخذ بالأسباب وعمل أفضل ما يمكن عمله، وحين لا يحصلون على ما يريدون فإن عليهم أن لا يعدوا أنفسهم في عداد المخفيين، فأهل الإيمان وأهل النفوس الكبيرة لا يعترفون بالإخفاق، لأنهم دائماً في حالة من الانهمام في تصحيح الأخطاء وتحديد الأساليب والوسائل ومراجعة المقدمات والمنطلقات، ولهذا فعدم النجاح في

محاولة هو نفسه، المحرّض على القيام بمحاولة ثانية وثالثة، والله عَزَّوَجَلَّ بلطشه  
وكرمه يُنزل من المعونة والتوفيق على مقدار ما يرى من إخلاص العبد وصدقه  
وإصراره وعزيمته.





## عناصر النجاح (٥)

من أهم العناصر التي تقوم عليها الحضارات الكبرى عنصران : التفاؤل والأخلاق الفاضلة، وهذا العنصران يسهمان أيضاً إسهاماً جوهرياً في نجاح الأفراد، والذي سأتحدث عنه هنا هو العنصر الأول : إذا كانت المعرفة هي خبز الدماغ، فإن التفاؤل هو قوت الروح لأن البديل عنه هو التساؤل واليأس والإحباط. المشكل في هذا الشأن هو أن البيئات المحيطة والظروف الصعبة لا تبعث في نفوس الناس روح التفاؤل، ولا تحرضهم على التفكير بطريقة إيجابية، ومن هنا فإن علينا أن نمارس نوعاً من المعالجة لهذا الأمر. التفاؤل هو الاستبشار بكلمة يسمعها الإنسان أو بفعل أو منظر جميل يراه، وهو ينطوي على نوع من حسن الظن بالله عز وجل وقد كان رسول الله ﷺ يعجبه الفأل الحسن وقد سمي بعض الصحابة بأسماء جديدة جميلة تبعث على التفاؤل، وفسر مرة الفأل بأنه

الكلمة الصالحة يسمعها المرء. السؤال الذي يطرح نفسه هنا هو كيف يكون الإنسان متفائلاً؟ وكيف يكون التفاؤل أحد مقومات النجاح؟ وفي إجابة هذا أقول:

١- على الإنسان أن يطوي ملفات الماضي المشتملة على الأخطاء الفادحة والإخفاقات الكبرى بعد أن يكون قد أخذ العبرة منها، وذلك لأنها تولد التشاؤم، وتضعف الثقة بالنفس، كما أن عليه أن يدير ظهره لتوجيهات المتشائمين وأهل التجارب المريضة.

٢- من المهم الإفلات من أسر اللحظة الحاضرة، لأن الحاضر كثيراً ما يضيق عما نريد، أو قل: إننا لا نرى من إمكانات الحاضر إلا جزءاً يسيراً، والباقي يُرى من خلال مباشرة العمل وممارسة السير في الواقع، وأنا أفهم هذا المعنى هذا من قول الله عز وجل: ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ ٥

٣- أن يحدث المرء نفسه بالمعانى التي تدل على الثقة بمعونة الله عز وجل ولطفه وكرمه، والكلمات التي تدل على ثقته بقدراته وإمكاناته، وعلى قمتعه بما هو مطلوب من الإرادة الصلبة والعزمية الماضية، مع تذكر تجاربها الناجحة في حياته الشخصية. إن اللغة ليست أداة للتفكير أو وسيطاً لنقل المعانى فحسب، إنها أكثر من ذلك، إنها تصنع المشاعر والاتجاهات، وتساعد على فتح حقول جديدة للممارسة والتقديم.

٤- هناك إمكانية دائمة لأن نرى الأشياء بطرق مختلفة، ولأن نرى بعض وجوهها دون بعض، وإن من التفاؤل أن نبحث عن الوجه الجميل لها، لأن ذلك يحسن

الوضع النفسي لنا، كما أنه يؤدي إلى نوع من التفتح الذهني، ومما يروى في هذا السياق أن عيسى - عليه السلام - مرّ مع نفر من حواريه على شاة ميتة، فقال: صفوها لي، فأخذوا يتحدثون عن قبح منظرها، وتنرن ريحها.... فقال لهم عيسى: لم يقل أحد منكم: ما أشد بياض أسنانها؟!

٥- الإقلال من النقد ومن الشكوى، لأن ذلك يجعل المرء منغمساً في رؤية السلبيات ونقطات الضعف، ومع أن النقد يشكل شيئاً جوهرياً في الإصلاح إلا أن من المهم على صعيد النجاح أن نركز دائماً على إيجاد الحلول وتوفير البدائل، والدلالة على الطرق المفتوحة، فهذا مما يبعث الأمل في النفوس، ومما يحرّص على الاندفاع نحو تلمس الأفق الراحبة.





## الرغبة في القراءة

لدينا حقيقة مهمة لكنها غائبة عن وعي كثير من الناس، تلك الحقيقة هي أن الرغبة تُصنع صناعة على أيدي المربين والمعلمين، وبتأثير من المحيط والبيئة السائدة، وأود هنا أن أتحدث عن نموذج للرغبة المصنوعة، وهو الرغبة في القراءة، لعلي أستطيع ترسيخ القناعة بهذه الفكرة: يقولون: أنت لا تستطيع معرفة اهتمامات الناس حين يكونون مشغولين، لكن أعطهم وقتاً حراً، أو اجعلهم في موقف ينتظرون فيه حدوث شيء، ثم تأمل في الأمور التي يشغلون بها، وهذا صحيح، وقد رأيت أن الانتظار مدة أربع أو خمس ساعات في المطارات الدولية بين رحلة ورحلة يكشف فعلاً عن اهتمامات الناس، وقد رأيت ذلك مرات عديدة، كما رأه غيري؛ فالأوريبيون - والعربيون عموماً - تكون معهم - غالباً - كتبهم وحساباتهم الشخصية، وبها يملؤون وقت الانتظار

الثقيل والممل، أما أبناء ما يُسمى بالدول النامية فإنك ترى معظمهم حائرين في ملء الفراغ الذي أتيح إليهم؛ فمنهم من ينام على كرسيه، ومنهم من يذهب إلى مكان تناول القهوة والشاي، ومنهم من يقلب نظره في الجالسين والعابرين.. ولا شك أن الفارق بين هؤلاء وأولئك لم يأت من الموروث الجيني، وإنما من التربية والتنشئة والبيئة.

لو تساءلنا عن أساليب تحبيب القراءة إلى الصغار، فإن الجواب سيُغرقنا في العشرات من التفاصيل الصغيرة، فلتتحدث إذن عن المبادرات والأساليب الأساسية، وهي أيضاً كثيرة، ولعل أهمها الآتي:

## ١- أسرة مهتمة:

الخطوط العميقـة في شخصية الطفل تُرسم في السنوات الست الأولى من عمره، ولهذا فإن الأسرة هي التي تتحمل العبء الأكبر في صناعة رغبات الطفل، ومنها الرغبة في القراءة. إن الأسرة هي التي ترجح ما أمام الطفل من خيارات، وهي التي توجـد في نفسه الميل إلى القراءة والرسم والتلوين والكتابـة، كما أنها هي التي تتيح له أن يتـعود الانغماس في اللهو واللعب والخروج مع الرفـاق وتـتبع الأمور التـافـهـة؛ ولـهـذا فإن اهـتمـامـ الأـسـرـةـ بـتـعـويـدـ أـطـفالـهـ القراءـةـ هوـ شـرـطـ أـوـلـيـ وـأـسـاسـيـ،ـ وـلـطـالـمـاـ كـانـ الـاـهـتـمـامـ أـبـاـ لـلـفـضـائـلـ.

## ٢- أسرة قارئة:

الأسرة القارئة ليست هي الأسرة المتعلمة، لكنها الأسرة التي يمارس أفرادها القراءة كل يوم؛ إذ إن الطفل حينما يلتفت يجد أباً ممسكاً بكتاب، أو أخاً يرسم شيئاً، أو أماً تشرح لأخيه شيئاً غامضاً في أحد المقررات المدرسية... إن مشاهدات الطفل لهذه الأنشطة تجعله يومن بأن العيش مع الكتب والورق والأقلام هو العيش الطبيعي، وقد أجرت الرابطة الأمريكية لمجالس الآباء استطلاعاً حول موضوع القراءة لدى الصغار، وقد تبين من ذلك الاستطلاع أن (٨٢٪) من الأطفال الذين لا يحبون القراءة لم يحظوا بتشجيع آبائهم وأمهاتهم، ولا ريب أن التشجيع على القراءة لا يكون بالحث ولكن بإيجاد جو، يقتدي فيه الصغار بالكبار؛ ولهذا يمكن القول: إن أطفالنا لا يمارسون نشاط القراءة؛ لأننا نحن الكبار لا نفعل ذلك!

## ٣- المكتبة المنزلية

حين تدخل إلى بيوت معظم الغربيين تجد الكتاب في كل ركن من أركان المنزل، ولهذا فإن الطفل يألف وجود الكتب، ويألف رؤية من يقرؤها في كل وقت. كثير من بيوتنا خالٍ من أي مكتبة، وبعضاً منها مكتبات، ولكنها أشبه بالمتحف؛ إنها لتزيين المنزل، وليس لنفع أهله، لهذا لا تمتد إليها أي يد! المطلوب أن تكون هناك مكتبة تغذي عقول الصغار والكبار، ويشترك جميع أفراد الأسرة في اختيارها، وهي تحتاج إلى تجديد وتجذير مستمرة.

#### ٤- ضبط استخدام وسائل التقنية:

قد تبين بما لا يدع مجالاً للشك أن التلفاز والإنترنت والجوال والألعاب الإلكترونية قد أضعفت القدرة على التركيز لدى الناشئة، وجعلت معظم اهتماماتهم قصيرة الأجل، وهذا مضادٌ لكل عمليات التثقف الرصين، ومن هنا فإن على الأسرة ألا تسمح بدخول "الكتاب" في منافسة مع الأدوات الإلكترونية؛ لأن هزيمة الكتاب ستكون حينئذ محققة، ولهذا فإن من المهم جداً ألا يسمح للأطفال باستخدام "النت" والجلوس أمام التلفاز... إلا مدة ساعة أو ساعتين يومياً، وحينئذ سنجد أن الأطفال يتوجهون إلى قراءة القصص والروايات والكتب بوصفها المخرج الوحيد من الملل والأسأم، ومع الأيام يشعرون بمحنة القراءة وتعلق قلوبهم بالكتب.

إن صغارنا سيتمكنون الرغبة في القراءة حين ندرك نحن الكبار أن مسؤوليتنا تجاه تثقيفهم وتغذية عقولهم لا تقل عن مسؤوليتنا عن تغذية أجسامهم.



## دُعْوَةٌ إِلَى التَّرْكِيزِ (١)

في زماننا تتضاعف المعرف - وسطياً - كل عشر سنوات؛ وهذا يعني وجود حاجة مستمرة إلى المزيد من التخصص، والتركيز في طلب العلم والتوجه البحثي وإلا وجدنا أنفسنا غرقى في طوفان المعلومات المشتتة عاجزين عن الإمساك بأى خيط أو متمكنين تماماً ظاهراً من معرفة أي موضوع، وهذه بعض الملاحظات السريعة في هذا الشأن المهم والحيوي :

حين نقرأ في تخصص من التخصصات العلمية نكون في بداية أمرنا كمن يدخل إلى غرفة مظلمة؛ حيث يأخذ بتحسّس الأشياء واكتشافها على سبيل التدرج، وكلما كانت الغرفة أكبر كانت معرفة ما بداخلها أشقر، واحتاجت إلى وقت أطول، وستكون عملية الاكتشاف شبه مستحيلة إذا كانت تلك الغرفة تفتح على دهاليز وممرات وفضاءات فسيحة، كما هو الشأن فيمن يريد فهم (التاريخ

الإسلامي)؛ حيث إن عليه أن يتطلع من العلوم السياسية والاجتماعية الاقتصادية وعلوم الإنسان والبيئة وعلوم أخرى، ولهذا فلابد من التركيز على بلد معين في حقبة زمنية محددة، وإلا كانت أقواله ورؤاه عمشأ وحولاء، وربما حجبت أقواله وتحليلاته حقيقة ما جرى في الماضي، أو شوّهته وحرّفتها!

التركيز يعني رؤية تفصيلية مدققة في مساحة أو قضية صغيرة، والمreu حين يتخصص في فرع من فروع المعرفة الدقيقة يطلع على شيء محدود لكنه يراه بطريقة أفضل، أما غير المختص فإنه يطلع على الكثير الكثير من المعارف، لكنه لا يستطيع أن يراها بشكل واضح، ويجد نفسه عاجزاً عن نقد ما يراه أو تعليله أو بالإضافة إليه، ولا يستطيع أحد أن ينجو من هذه المعادلة الصارمة والستة الماضية، وذلك لأن الكم لا يكون إلا على حساب الكيف، كما أن الكيف لا يكون إلا على حساب الكم.

نحن لا نريد اليوم الإحاطة بالعلوم والسيطرة عليها والاستثمار منها لغايات ترفيهية، أو لدواعٍ مظهرية وشكلية - كما كانت عليه الحال في بعض مراحل تاريخنا -، وإنما نريد توظيف المعرفة في خدمة الناس وإرشادهم ومساعدتهم على الوفاء بمتطلبات العبودية لله عزّوجلّ وتحسين أحوالهم المعيشية، وهذا يتطلب شيئاً مهماً، هو (الإبداع) في اختيار الموضوعات التي نتخصص فيها، وفي توظيف المعارف والمعطيات التي يتمّحض عنها البحث العلمي الرشيد. وإذا تأملنا في كثير من البحوث العلمية والرسائل الجامعية التي يشتغل على إنجازها الآلاف من الشباب المسلم، فإننا سنجد أن لدينا مشكلة عويصة؛ فهذا باحث يقضي سنوات

من عمره في تحقيق كتاب تراي لا يشكل إخراجه أي إضافة لما هو منشور في فنه، وربما وجدتَ من يعمل على تحقيق كتاب لم يهتم به طلاب العلم وقت تأليفه قبل أربعين سنة؛ بسبب ضعفه أو عدم الثقة بمؤلفه، وهذا باحت يشتغل على مسألة ضئيلة وصغيرة وهامشية للغاية، حتى يصح أن نقول فيه: (إنه يعرف كل شيء عن لا شيء)! ويستشعر في نهاية المطاف أنه ليس عنده ما يتحدث عنه، كما أنه لا يعرف كيف يتخد منه وسيلة لتشكيل دوره الإصلاحي في الحياة العامة. ليس التركيز الذي نحتاج إليه عبارة عن حشد كم هائل من المعلومات المتخصصة، فهذا على أهميته ليس هو المطلوب الأساسي، إنما المطلوب هو توليد مجموعة من الملاحظات الذكية والبارعة التي تساعدننا على فهم الطبائع التي فطر الخالق عز وجل الأشياء عليها، إلى جانب فهم السنن النفسية والاجتماعية التي تحكم حركتنا في هذه الحياة.

إن الشريعة الغراء على مستوى العقيدة والأحكام والآداب، توفر لنا الدليل والنظام الذي علينا اتباعه في التعامل مع الطبائع والسنن، ومن المعروف أن هناك أفكاراً كثيرة جداً حول نوعية العلاقة التي تربط الثقافة بالطبيعة، وحول تأثير كل منها في السلوك الإنساني. نحن في الحقيقة نحتاج إلى من يرشدنا إلى كيفية تهذيب الطبيعة بالثقافة، وكيفية التعامل مع سُنة من السنن الكونية من أفق معرفتنا بسنة أخرى، وهذا ما ألاحظ غيابه عن كثير من بحوثنا وطروحاتنا؛ والسبب هو عدم وجود قدر كافٍ من الاهتمام برؤية الأشياء على ما هي عليه بعيداً عن الخلفيات الثقافية الموروثة.

إذا أردنا أن نستفيد من التركيز في التحصيل العلمي وفي البحث والتطوير، فإننا نحتاج إلى شيء مهم؛ هو محاولة فهم النشأة الأولى للظواهر التي نتخصص فيها، ومعرفة الأطوار والمراحل التاريخية التي مرت بها، ونحن جميعاً نعرف أننا لا نستطيع فهم أي شيء على نحو حسن إلا إذا فهمنا تاريخه، ويؤسفني القول: إن قلة ما نعرفه عن تاريخ التخصصات العلمية والظواهر الاجتماعية التي نحاول استيعابها، هي أكبر نقطة ضعف في مناهجنا وكتبنا وبحوثنا، هذا مع أن نحواً من ثلث القرآن الكريم يتحدث عن أخبار السابقين والمراحل التاريخية التي سبقتنا!



## دعوة إلى التركيز (٢)

كل المعارف والفنون والمؤسسات والمهن وكثير من الأشياء يبدأ عاماً وشاملاً، ثم يتجه نحو التخصص والتركيز، وذلك يعود إلى اتساع دوائر الحياة وتراكم وتضخم المعارف والخبرات، وتکاثر أعداد الناس وتنوع احتياجاتهم، وأسباب أخرى... لكن هذا الميل إلى التفريع مع أنه شيء طبيعي وبدهي؛ إلا أنه في شدته ونوعيته مرتبط بالتقدم الحضاري لكل أمة، وعلى سبيل المثال فإنك لو ذهبت إلى بعض الدول الفقيرة والمتخلفة، فستجد القليل من الأطباء العاملين، وستجد عدداً محدوداً جداً من الأطباء المتخصصين، أما الأطباء الاستشاريون والممتازون جداً، فقد لا تجد منهم أحداً، ومن هنا يمكن القول : إننا إذا أردنا النهوض بأي جانب من جوانب الحياة، فإن علينا أن نوفر له عدداً كبيراً من الباحثين والمهتمين؛ فالشيء في الغالب يرتقي إذا كثر المهتمون والمشتغلون به، ويتراجع ويدخل إذا أعرض الناس عنه.

وهذه بعض الملاحظات في مسألة التركيز :

١- لابد من ي يريد أن يختار تخصصاً من التخصصات أن يفكّر قبل الإقدام عليه في مدى حاجة بلاده وجماعته إلى ما ي يريد أن يكرّس حياته من أجله، وذلك لأن الحاجة إلى شيء من الأشياء تولّد طاقة كبيرة محفّزة على العمل، كما أن المجتمع حين يحتاج حاجة فعلية إلى تخصص من التخصصات أو مهارة من المهارات أو مهنة من المهن، يوفر له الوظائف والأموال، وهذا يعني تمكن الباحثين والمتخصصين من الاستمرار في عملهم؛ لأنّه صار مرتبطاً برزقهم ومعيشتهم، وأعتقد أن هذا المفهوم يشكل أهمية بالغة لنا جميعاً، وقد كان الارتباط بين العلم والرّزق واهياً في الماضي، كمأنّ الغالب على طلاب العلم والباحثين في معظم التخصصات هو الفقر والقلة، وقد كانوا يقولون : فلان أدركته حرفة الأدب؛ حيث كانوا ينظرون إلى الاشتغال بالأدب على أنه مظنة للعدم والمسكنة!

ومما يلاحظ في هذا الإطار أن كثيراً من الشباب ركزوا جهودهم في تخصصات قد تكون جيدة ومفيدة، لكن مجتمعاتهم ليست في حاجة إليها، وقد رأينا منْ تخصص في الفيزياء النووية وليس في بلاده أي منشآت أو برماج نووية، وهناك من تخصص في إحدى الجامعات الغربية ببرمجة الألعاب الإلكترونية، وحين عاد إلى بلاده لم يجد أي شركة أو مؤسسة متخصصة في ذلك، ونجد من الشباب من تخصص في إدارة تقنية المعلومات وبلده مختلف يحتاج إلى عشر سنوات على الأقل حتى يوظّف متخصصين في هذا الفرع من المعرفة، إن جميع

هؤلاء يجدون أنفسهم مضطرين للعمل في غير ما يُحسنونه، وبذلك لا يجدون كفايتهم، ولا ينفعون بلادهم على النحو المطلوب والمأمول.

٢- لا يكفي للتركيز على تخصص أو مشروع أو عمل معين أن يكون الناس في حاجة إليه، بل لا بد من أن يكون من يريده القيام بذلك مؤهلاً له، أو نقول: لا بد من وجود من يملك الرغبة القوية في الاهتمام به، و يملك الموهبة والقدرة على إنجازه، وأعتقد أن كثيراً من الشباب لديهم مشكلة كبيرة في التعامل مع هذا الشرط؛ فقد وجدت أن منهم من يدرس تخصصاً على غير دراية بمضامينه ويجدي ملائمة له أو قدرته على النجاح فيه، والذي دفعه إلى ذلك هو وجود عدد من الأعلام الكبار المعروفيين بدراساته والاهتمام به، فيupakan أنه إذا درسه صار مثلهم، ومن الشباب من يفعل ذلك لأنهقرأ كتاباً جميلاً فيه، أو سمع من يتحدث حديثاً بارعاً في بعض قضيائاه، فينجذب إليه، فإذا بدأ بالدراسة (الأكاديمية) وجد ما لا يجذب وما لا يسر، وقد حدث هذا في كثير من التخصصات، ولا سيما تخصصات علم النفس وأصول التربية وإدارة الأعمال.

حين تتوفر الرغبة والقدرة في تخصص ما، ويبذل الإنسان جهداً فائقاً على مدار خمس عشرة سنة أو عشرين سنة، فإنه يستطيع بحول الله أن يخدم الأمة من خلاله على نحو ممتاز، مهما يكن التصنيف الشعبي لذلك التخصص وأصحابه؛ إذ إن المرء حين يكون واحداً من الثلاثة أو الخمسة الأوائل في علم من العلوم على مستوى القطر أو الإقليم، فإنه يكون قد تجاوز قنطرة نوعية التخصص؛ لأن الأمة تظل في حاجة إلى المبرزين والمبدعين الأفذاذ في كل جانب من جوانب

الحياة، فالمقاعد في الصف الأمامي لا تمتلك حتى تفرغ من جديد!

٣- نحن لا نريد متخصصين وحملة شهادات فحسب، فالحقيقة أن لدينا عشرات الآلوف منهم، وهم يشكلون القاعدة الأساسية لتطوير العلوم والمعارف لدينا، لكن الأمة تعاني من علة قديمة ربما مسّت كل جوانب حياتها، وتلك العلة هي أنه ربما كانت لا تفعل الأسوأ ولا ترتكب الأشنع، لكنها أيضاً لا تفعل الأفضل والأعظم. وهذا واضح جداً فيما نحن فيه بصدده؛ فمع أن الأمة تشكل نحوً من (٢٠٪) من سكان الأرض؛ إلا أنها لا تاحتل في التعليم الجامعي المتفوق وفي مجال الفكر والبحث العلمي والإبداع في التخصصات كافة من المقاعد الأمامية إلا ما يقارب (١٪)، وهذا شيء يدعو إلى الأسى!

نحن نريد نماذج عالمية؛ نريد المؤلف الذي ترجم كتبه إلى عشرين لغة، ونريد الجراح الذي يسهم في تطوير أدوات الجراحة، ونريد الداعية الذي يتبعه عشرات الملايين، نريد هؤلاء وأمثالهم؛ لأنهم هم الذين يرفعون السقف الحضاري، ويستطيع كثيرون منا أن يكونوا منهم بشرط النظر إلى كل ما سوى التقدم في التخصص على أنه شيء هامشي لا يستحق أن نتوقف عنده.



## نحو الأحسن

يُثبت العديد من الدراسات أن الثروة الأساسية لدى الأمم هي ثروة كامنة وغير ملموسة، وتلك الثروة تكمن في العلوم والمهارات وعادات الناس والنزاهة والعدالة والقدرة على جذب الاستثمارات الخارجية...

ولا أريد الخوض في هذه المسألة الآن، لكن الذي أودُّ أن أؤكد عليه هنا هو أن هناك دائمًا طاقة غير محررة ووقتاً غير مستثمر، وموهبة غير مكتشفة، كما أن هناك دائمًا نوعاً من الارتباك في إدارة الذات وتوجيهه الجهود نحو الأهداف على النحو المطلوب، وهذا في الحقيقة يؤشر إلى شيئين مهمين:

١- قصور الإنسان وضعفه وبعده عن الكمال.

٢- وجود إمكانية هائلة للتقدم على الصعيد الروحي والخلقي والعقلي والاجتماعي؛ حيث لا نجد حدوداً للتقدم على هذه الصُّعد، أو قيوداً على إيقاع ذلك التقدم.

لو تساءلنا كيف نساعد أنفسنا على المضي نحو الأحسن في وضعيتنا العامة،

لأمكنا أن نشير إلى العديد من المبادئ والإجراءات، والتي من أهمها الآتي:

١- التحرر من اليأس والإحباط، حيث إن البيئات التي يغلب عليها الجهل والفقر والظلم تعلمُ الذين يعيشون فيها السلبية، وترسل لهم فيضاً من الرسائل التي تزرع في أعماقهم الإعراض عن المحاولة والتجريب والبحث، وذلك باختصار لأن هذه الأشياء عقيمة، ولا جدوى منها. وقد ثبت أن الناس يتعلمون اليأس ويتعلمون أيضاً التفاؤل، ونحن نريد أن نتعلم التفاؤل من خلال إيماننا العميق بكرم الله عز وجل ولطفه ومعونته، ومن خلال الفرص المتتجددة التي يقلّب الله عز وجل فيها عباده. إنه ما تذهب فرصة، إلا وتلوح في الأفق فرصة أخرى، وما يُغلق باب من أبواب الخير إلا ويفتح باب آخر، لكن الطريقة التي رُبّينا بها، والبيئات التي نعيش فيها، تدفعنا نحو الانشغال بالفرص الضائعة والتلأم على الأبواب المغلقة، عوضاً عن أن نندفع للبحث عن الفرص الجديدة والابتهاج بالأبواب المفتوحة، وما أعظم قول الله عز وجل: ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ (٥) (الشرح: ٦-٥)

٢- مع تعقيد الحياة الحضرية وظروف العيش الصعبة تولد الخيارات وتبرز البديل، ولكن وفق شروط جديدة، ولابد للاستفادة من تلك البديل من الوعي بتلك الشروط والعمل على توفيرها.

٣- نحن في حاجة إلى امتلاك المفاهيم التي تجعلنا أقوى على التغيير وأقوى على مواجهة المغريات، كما أثنا في حاجة إلى التخلص من المفاهيم التي تكبلنا،

وتلقي بنا في دروب المتأهنة والعجز والجمود، ومن المفاهيم التي تساعد على النمو والتحسن المفاهيم الآتية:

- ١- التفاؤل والوعي يشكلان البداية الصحيحة لكثير من الأشياء.
- ٢- إذا كان لا بد لي من أن أبدأ، فلأن أبدأ اليوم خير لي من أن أبدأ غداً.
- ٣- إذا لم أساعد نفسي لم يساعدني أحد.
- ٤- ما عند الله عز وجل من الهدية والمعونة والتوفيق يُنال بطاعته والأوبة إليه.
- ٥- من خلال الأعمال الصغيرة المتراكمة تولد الأعمال والإنجازات العملاقة.
- ٦- الإنسان ليس ضئيلاً، لكنه كرسول إلى حد بعيد.
- ٧- ما أمامي من الخير والإنجاز والازدهار أكثر بكثير مما مضى، ومما هو كائن الآن.
- ٨- من خلال مجاهدة النفس والتخليص من العادات السيئة، يصبح كل شيء أفضل.
- ٩- العلاقات الحسنة بالناس مصدر أمان، وباب من أبواب الرزق.
- ١٠- كلما تحسنت إمكانات الإنسان، واتسعت دائرة نفوذه صار احتياجه إلى التعاون مع الآخرين أشد.

أما المفاهيم التي تسبب اليأس والعجز وتكتل الأوضاع؛ فهي أيضاً عديدة، ولعل من أهمها:

لو درست في جامعة جيدة لحصلت على وظيفة جيدة.

لا أعرف لماذا لا يحبني زملائي.

قلة ما بين يدي من مال هي الداء الذي لا دواء له.  
 حاولت كثيراً التخلص من بعض عاداتي السيئة، لكنني لم أفلح.  
 لاأشعر أنني موهوب، ولهذا فمع الكثير من الجهد فلن أحصل على شيء  
 يذكر.

ما دخلت في مجال من المجالات إلا شعرت أن هناك مؤامرة تحاك ضدي.  
 نومي ثقيل، ولا أعرف كيف أتعامل معه، ولهذا فإن فوات صلاة الفجر مني  
 أمر لا مفرّ منه.

هذا الزمان مملوء بالشرور والأسرار، ولهذا فإن الأمل في الإصلاح ضعيف.  
 حاولت أن أتعرف على نقاط القوة لدى، فلم أفلح، فأنا على ما يbedo إنسان  
 عادي بكل المقاييس.

كلما ظنت أنني لن أكرر أخطائي، وظننت أنني سأتعلم من تاريخي الشخصي،  
 خاب ظني.

هذه المفاهيم هي على مستوى ما، مفاهيم سلبية وخاطئة، والتخلص منها  
 شيء ممكّن، بل هو شرط للتحسن والإنجاز. من خلال التبصر الذاتي وصحبة  
 الآخيار أهل الفطنة والهمة، ومن خلال التأمل في سنن الله في الخلق، سنجد  
 الكثير الكثير من الإمكانيات، والكثير الكثير من الأشياء الجيدة التي نضيّفها إلى  
 حياتنا الشخصية.



## إضافات مستمرة (١)

كثير من الناس يخشون من طرح الأسئلة، إما لأنهم يخافون من صدمة الأجروبة التي ستأتي عليها، وإما لأنهم لم يتعودوا ذلك خلال مراحل التعليم المختلفة، وإما لأن البنية الثقافية العميقية لديهم تم تشكيلها على نحو يجعلها في شوق دائم إلى الأجروبة والحصول على المعلومات الجاهزة... نحن نتحدث كثيراً عن اليأس والإحباط وأشكال الإخفاق الذي تعاني منه الأمة في كل المجالات، لكن من النادر أن نتساءل بطريقة علمية وفنية عن أسباب ما يحدث لنا، والأدلة منه التساؤل عن الشيء الذي يمكن أن يقدمه كل واحد منا على طريق تحسين الأوضاع الراهنة! دعونا نضع بعض اللمسات الخفيفة في هذه المسألة :

١- واقع الأمة بكل إشرافاته وإخفاقاته هو حاصل ما تركه لنا الأسلاف وحاصل مواقفنا وجوهودنا اليومية على الصعيد الشخصي والعام، ولا ننفي التأثيرات

السلبية والسيئة التي يتركها الأعداء والخصوم في أوضاعنا المختلفة، لكن إذا أخذنا بالمقولة الذكية: «لا أحد يستطيع أن يؤذيك من غير إذنك» ونفذنا قبل ذلك إلى أعماق قول الله - عز وجل - : ﴿قُلْ هُوَ مَنْ عَنِّي أَنْفُسُكُمْ﴾ فسنجد أن المسألة داخلية بحتة، وعلاجها ينبغي أن يتم على نحو جوهرى من خلال الجهد الداخلى. يجب أن نصل هذه الحقيقة إلى أكبر عدد ممكن من الناس؛ لأن الناس هم مصدر الداء، ولديهم أيضاً الدواء.

٢- علينا ونحن نتحدث عن تآزمات مجال من المجالات- التربوي أو الاجتماعي أو الأخلاقي أو الوظيفي مثلاً- أن نتساءل: إلى أي حد يمكن أن أكون (أنا) جزءاً من المشكلة في هذا المجال؟ وكيف يمكن لي أن أكون جزءاً من الحل؟ هذا السؤال من أصعب الأسئلة التي يلقاها المرء على نفسه، لأنه يتطلب- ببساطة- معرفة جيدة بالمشكلات السائدة في ذلك المجال، ومعرفة مقاربة بالحلول التي يمكن أن نصيّر إليها من أجل معالجة تلك المشكلات. وأظن أن علينا أن نفرح بالأسئلة الصعبة، لأنها تستحقنا على التزود بالمعرفة وتوسيع مساحة إدراكنا لما حولنا.

علينا أن نتذكر في هذا السياق أن المرء الذي لا يستطيع حل مشكلاته الخاصة، يتحول هو نفسه إلى مشكل اجتماعي وإلى عبء على الدولة أو على أسرته أو على جهة عمله، وهو بذلك يكون بمثابة من يسحب من الرصيد الحضاري للأمة عوضاً عن أن يضيف إليه!

٣- لا حدود للترقي الفكري والخلقي والروحي، فالمجال مفتوح أمام كل واحد في

كل حين ليودع في رصيده الشخصي المزيد من الصلاح والبر والنجاح والتألق...  
لكن بشرط ألا نزهد في الإضافات الصغيرة التي هي في وسع كل واحد منا:  
الابتسامة في وجه شخص ثغر من جانبه وإلقاء السلام عليه، المسح على رأس  
طفل يمشي مع أبيه في السوق، كلمة شكر ودعاء صادق لشخص أعطانا انتباهه،  
وملطف قدم لنا خدمة، دعوة شخص إلى معروف، ونهي شخص عن خطأ يقع  
فيه، وتعليم لشخص يسيء في صلاته، وإزالة قشرة موز أو حجر من طريق،  
وفكرة رائعة نقدمها في جلسة سمر، وندير نقاشاً حولها، ومفاجأة سارة للأهل  
في البيت والرملاء في العمل.. هذه كلها إضافات صغيرة ومحدودة، لكن حين  
يهم بها عدد كبير من الناس، فإنها لا تكون صغيرة، وكما قال أحدهم: إذا كان  
البحر مكوناً من قطرات الماء، وإذا كان الجبل مكوناً من حبات الرمل، فليس  
هناك إذاً شيء صغير!

٤- سيفيصبح الواحد منا جزءاً من الحل من خلال كف أذاه عن الناس ومن خلال  
تجوييد عمله إلى أقصى حد ممكن، ومن خلال المبادرات الصغيرة والكثيرة التي  
يطلقها في مجتمعه... وأود أن أختتم هذا المقال بالقول: إن مشكلة المسلمين  
ليست مع المستحيل، وإنما مع الممكن، وليس مع الصعب، وإنما مع السهل،  
وليس مع بعيد، وإنما مع القريب... هذه هي الحقيقة التي ينبغي ألا  
تغيب عن البال.





## إضافات مستمرة (٢)

تعالوا بنا ننظر إلى حياتنا العامة على أنها معرض واسع شاسع للوحات فنية أخاذة ومعبرة، وقد رأى كل واحد منا أن يساهم بلوحة - هي أفضل ما لديه - في ذلك المعرض، لكن تلك اللوحة من نوع فريد وخاص جداً؛ لأن تلك اللوحة هي الحياة الشخصية لكل واحد منا.

اللوحة البيضاء الخام التي سنرسم عليها هي تلك الإمكانات التي أتاحها الخالق عز وجل لنا من غير حول منا ولا طول؛ إنها الوقت والصحة والأهل والأقرباء والزملاء والمعارف وبعض الأشياء.. أما الفرشاة فهي ما لدينا من إرادة وعزيمة وخبرة وعلم.. وأما الألوان التي سنستخدمها فهي مستخرجة من العقل والقلب، إنها من قبيل الإيمان، والحب، والصبر، والجلد، والمثابرة، وتربيبة النفس، وحب الخير للناس، والتعاون، والغيرة، وفهم الواقع، والطموح، والمستقبل، والتفاعل

الإيجابي، والقدرة على استخلاص العبرة من الأحداث.  
أما الإناء الذي ستخلط فيه الألوان وتمازج فهو عبارة عن طريق ذي مسارين:  
مسار الإمامة في الدين، ومسار الجودة الشاملة.

بهذا المعنى وهذه الرؤية تكون كل لحظة من لحظات حياة الواحد منا عبارة عن ملسة فرشاة نضع فيها كل ما لدينا من حرص واهتمام وذوق وفن ورجاء،  
ومع كل ملسة يولد جزء من اللوحة العملاقة، ونشعر أننا خططنا على صعيد  
الكمالها والفرح بعرضها في أيدي مكان في ذلك المعرض. سوف نجد ونحن  
نرسم لوحاتنا أن هناك أشياء كثيرة مشتركة بيننا، مما يتطلب من كل واحد منا  
إذا أراد للوحته أن تلفت الانتباه، وتنال الجوائز أن يبحث عن شيء تتفرق به  
تلك اللوحة عن كل اللوحات المعروضة. وفي هذا السياق فإنه كما أن هناك  
لوحة تنال الجائزة الأولى في أحد المعارض، فإن هناك لوحة تنال الجائزة الأولى  
في عشرين معرضًا، وهناك لوحة اللوحات التي لا يطمح إلى منافستها أحد!  
اللوحة التي تحصد الجوائز هي اللوحة التي تشكل إضافة حقيقة، والمسلم  
الذي يشكل إضافة حقيقة للأمة هو الذي يقدم نموذجًا للمسلمين عامة في  
مجال من المجالات، كما قدم عمر بن الخطاب على مستوى العدل، وقدم  
خالد بن الوليد على مستوى القيادة الحربية، وقدم صلاح الدين على مستوى  
توحيد الأمة... وقد يقدم نموذجًا فذاً على مستوى محیطه وبلدده، كما يفعل  
الكثير من النابهين على الصعيد المحلي في كل مكان من ديار الإسلام. اللوحة  
المميزة لم تتميز بتفصيل أو تفصيلين من تفاصيلها، وإنما تميزت باشتمالها على

مئات التفاصيل الصغيرة التي تعبّر عن تميّز ثقافي وفني، وهكذا حياة الرجال العظام مملوءة بالأشياء العظيمة والمبادرات الفذة، والتي صنعت منهم في نهاية المطاف نموذجاً رفيعاً.

في زمان العولمة؛ إذ أصبح كل شيء عند بعض الناس -على الأقل- قابلاً للمساومة والبيع والشراء والتفاوض والتنازل، قد تكون الإضافة المطلوبة هي (الممانعة) والصمود في وجه المغريات المحتشدة من كل مكان؛ حيث يُثبت الشرفاء الأباء من خلال الكلمة وال موقف والمبادئ، أن القيم تشكل بالنسبة إليهم الماء والهواء، وهم مسرورون بتلك الممانعة؛ لأن فيها راحة الضمير والانسجام بين السلوك والمعتقد، لكن الآخيار من أبناء هذه الأمة يدركون أيضاً أنه لا يليق أن يكون موقفهم موقف المحاصر.. والمحاصر لا يأتي بخير -كما تقول العرب- ولهذا فإنهم يقومون بإبعاد نفوسهم الصغيرة المكبلة بالعجز والوهم والخوف عن طريق نفوسهم الكبيرة القادمة من قلب العاصفة التي أثارتها عزائمهم المتقدة، وثقتهم غير المحدودة بكرم الله ومعونته، لتغny طموحاتهم الكبيرة المشهد العظيم، وتغتني حياة الأمة بالإضافات المستمرة.





## الرؤية المركبة (١)

في هذا الكون عدد كبير من الثنائيات، حيث نلمس في حياتنا المعنوي والمادي، والقريب والبعيد، والماضي وغير المباشر، والمرئي والخفي، والذاتي والغيري، وقوى التأثير وضعيفه، والمراد وغير المراد، والمقصود والعفو... وهذه كلها تؤثر في حياتنا وقراراتنا ونجاحاتنا على درجات متفاوتة. ويمكنني أن أتشجّع وأقول: إننا إذا دققنا النظر في كل ما يحيط بنا، فإننا لن نجد أي شيء يمكن أن نصفه بأنه بسيط أو أحادي، حيث إن الأسباب والظروف والمعطيات التي تكتنف حياتنا ليست معزولة، وإنما هي ذات علاقات وامتدادات كثيرة وطويلة؛ وهذا كله يفرض علينا ألا نركن إلى الفهم الجزئي السريع، وأن نحاول دائماً توسيع الرؤية حتى نتمكن من إدراك كل أبعاد الظواهر التي نعايشها. إن من سنن الله عزوجل فيخلق احتياج الظواهر الإنسانية الكبرى إلى تفسير معقد يشتمل على عدد

من العوامل والأسباب، وإن من الابتسار ومجانبة الصواب اللجوء إلى الاقتصاد في اكتشاف العوامل المؤثرة في وجود الأشياء وتطورها. وقد تعودَ كثير من الناس الاختزال، والمسارعة إلى التفسيرات الغريبة لما يرون ويسمعون من أحداث وأوضاع، وهذا دفع بهم في اتجاه اللجوء إلى المعالجات الجزئية لمشكلات ذات أسباب مركبة ومعقدة، ومن الطبيعي حينئذ أن يكون الإخفاق أعظم من النجاح. ولعلَّ أسوق بعض الأمثلة الموضحة لما أقول:

## ١- الفقر:

الفقر ظاهرة عامة واسعة الانتشار، وهو فعلاً من الظواهر الكبرى التي يعني منها أعداد كبيرة من الناس، وثمة مساعٍ عالمية كبيرة جداً من أجل الحدّ من انتشاره. وأعتقد أن المدخل للعلاج على المستوى العام وعلى المستوى الشخصي يكون بتكوين رؤية مركبة للأسباب التي تجعل الناس عاجزين عن الوصول إلى إشباع حاجاتهم الأساسية، ولعلَّ من هذه الأسباب الآتي:

- العيش في بلد شحيح الموارد، حيث لا تكون هناك معادن يمكن تسويقها، ولا أراضٍ خصبة أو مياه كافية لزراعة المحاصيل بكميات كبيرة..
- وجود نظام سياسي وإداري فاسد وغير كفء، ينشر التحايل بين الناس على كسب الرزق، ولا يهيني الحد الأدنى من تكافؤ الفرص.
- عدم توفر الحد الأدنى من البنية التحتية المطلوبة لإنعاش الاقتصاد، مثل: الطرق والمطارات والموانئ والسوق المالية المنظمة والمدارس الجيدة والجامعات المتميزة...

- وجود عقيدة جبرية مستبطة، تدفع الناس نحو القعود عن طلب الرزق وبذل الجهد، وذلك كالاعتقاد أن الرزق مقسوم مع التقاус عن الأخذ بالأسباب وبذل المساعي في تحقيق الغايات.
- النشوء في أسرة محطمة ترثي على اليأس والاحتجاج عوضاً عن التفاؤل والإيجابية.
- السكنى في موقع جغرافي هامشي أو معزول عن التواصل مع العالم الخارجي.
- وجود عادات وتقالييد تدفع إلى الإسراف وسوء التدبير.
- مؤسسات تعليمية مهترئة لا تخرج الكفاءات المطلوبة لسوق العمل.
- الجهل بالأصول والآليات التي تساعد على إدارة الموارد الشحيحة والإمكانات المحدودة.
- وجود حروب أهلية أو نزاعات قبلية أو طائفية، مما يؤدي إلى إنفاق المتوفّر من المال على التسلیح ومتطلبات الفوز في الصراع.

هذه العوامل العشرة هي العوامل الأساسية في انتشار الفقر، وإن كان لا بد من ملاحظة أنه لا يكاد يخلو بلد مسلم من العديد منها، كما لا بد من ملاحظة أنها موجودة بحسب متفاوتة بين بلد وآخر، كما أنها تتفاوت أيضاً على مستوى الأشخاص. إن التحدي الذي يواجه كل من يريد معالجة ظاهرة الفقر هو الاقتراب من معرفة الوزن النسبي لكل سبب من الأسباب السابقة؛ لأن هذه المعرفة ضرورية جداً لمعرفة المجالات التي ينبغي تركيز الجهد فيها؛ بسبب

حيوية تأثيرها في إصابة الناس بالفقر والعوز. وقد تكون الدراسات الإحصائية والمسحية هي السبيل الأمثل لتحصيل تلك المعرفة.

إن من الطبيعي أن يؤدي التركيب في رؤية الأسباب إلى توليد رؤية مركبة على مستوى الحلول والمعالجات، وفي هذا الإطار فإننا لم نتمكن إلى اليوم من بلورة خطة شاملة لمعالجة الفقر في أي بلد إسلامي - فيما نعلم - يأخذ القائمون عليها بعين الاعتبار كل العوامل التي أشرنا إليها، وهذا بسبب عدم الاهتمام وبسبب ما ألقناه من تبسيط الأمور.

**لامح الرؤية المركبة لعلاج الفقر:**

- أ- القيام بتعريف الفقر ودراسة توصيف أوضاع من هم تحت خط الفقر.
- ب- تحسين وعي الناس بالعلل والأدواء المترتبة على انتشار الفقر.
- ج- القيام بحملة واسعة لمكافحة الفساد الإداري بوصفه أداة لنشر الظلم والفسر.
- د- في حالة شح الموارد الطبيعية يتم التركيز في خطط التنمية على الاستثمار في المعلوماتية والتقنية والصناعات الإلكترونية الدقيقة والمتطورة بسبب قلة ما تحتاجه من المواد الخام.
- ه- التركيز في التربية الأسرية على أخلاق العمل، مثل: الجدّية والأمانة والدقة والإنجاز والتعاون.. كما يتم الاهتمام بـ روح التفاؤل والاستبشار والثقة بسعة فضل الله عزوجل وكرمه.
- و- إيجاد بيئة قانونية ونظامية تحفز على تدفق الاستثمارات الأجنبية بوصفها

أدوات جيدة لتوفير فرص العمل للمواطنين.

ز- إصلاح التعليم، ومساعدة التعليم الأهلي بسخاء، وممارسة رقابة صارمة عليه.

ح- مساعدة الشباب على إقامة مشروعات صغيرة ذات تكلفة منخفضة.

ط- نشر حب الخير، وتشجيع العمل الإغاثي والتطوعي، وتشجيع كل المؤسسات التي لا تهدف إلى الربح.

ي- توفير أكبر عدد ممكّن من مراكز التدريب التي تمكن الفقراء من اكتساب المهارات المطلوبة للانخراط في سوق العمل.

ك- إثراء الجانب الروحي في حياة المسلمين بوصفه مطلباً شرعياً، وبوصفه مصدراً للمسرّات المجانية، وبوصفه باعثاً على التقليل من الاستهلاك. وهناك لا شك العديد من التدابير الأخرى.





## الرؤى المركبة (٢)

تحدثت في المقال السابق عن (الفقر) بوصفه نموججاً، نرى من خلاله أسباب هذه الظاهرة، وما يمكن أن يُطرح من حلول لمعالجتها، ووعددت بتقديم نموج آخر لما نريد تقريره في شأن التفكير المعقّد، وقد رأيت أن أتحدث هنا عن (التعليم) عبر المفردات الآتية:

- ١- تتخذ أمم كثيرة من التعليم اليوم مدخلاً رئيساً للتقدم والازدهار، والخلص من الكثير من مظاهر التخلف، وهناك اعتقاد عالمي قوي بضرورة تطوير التعليم، كما أن هناك شكوك عالمية عامة من قصور المؤسسات التعليمية.
- ٢- لدينا ميل شديد إلى التفسير الأحادي والرؤية البسيطة لما نراه من ضعف مؤسساتنا التعليمية على اختلاف مراحلها، والحقيقة أن معظم الناس يتحدثون عما أدركونه إدراكاً فطرياً، أو ما انطبع في أذهانهم عن التعليم بسبب تجربتهم

الفردية المحدودة. وقد أشرتُ غير مرة إلى أنه لا يصح تفسير الظواهر الكبرى بعامل واحد، وأنه لا بد من البحث عن العديد من العوامل التي تؤدي إلى ولادة الظاهرة الواحدة.

٣- في تاريخنا الإسلامي تركيز شديد على نوعية الشيوخ والمعلمين الذين يمكن للمرء أن يأخذ عنهم، فإذا كان الشيخ علماً في علم من العلوم، فإن الأخذ عنه يشكل فوزاً عظيماً من يتتمكن من ذلك؛ وتزداد قيمة القراءة على الأعلام حين يقتضي ذلك السفر والرحلة من بلد إلى بلد.

٤- لم يكن الارتباط بين المقدار الذي يحصله الطالب من المعرفة وبين الحصول على عمل أو على المال أو الرزق؛ واضحًا كالذي نراه اليوم، وهذا يؤثر في نظرية الناس إلى أهمية (العلم) في حياتهم.

٥ - لو تساءلنا عن أوضاع المؤسسات التعليمية لدينا مقارنةً بالمؤسسات التعليمية في البلدان الصناعية؛ فإننا سنجد عدداً من الفوارق التي يمكن أن نتحدث عنها على نحو من الظن والتخمين وعلى مقدار خبرتنا المحدودة، مع التنويه بأن ما سنذكره قد لا يكون موجوداً في كل مدارسهم وكل مدارسنا، فنحن هنا نتحدث عن عموميات، وليس عن مؤسسات بعينها، ومن تلك الفوارق الآتي:

- لدينا في قاعات الدراسة عدد أكبر من الطلاب، مما يجعل قدرة المدرس على التواصل مع جميع الطلاب دون المستوى المثمر
- مدارسهم أغنى من مدارسنا بوسائل الإيضاح وبمعامل والمختبرات وبالورش

والمعدات... كما أن نسبة المدارس المستأجرة لديهم إلى المدارس المملوكة للحكومة أقل.

- بداعٍ من قلة التجهيزات والإمكانات المادية يميل التدريس لدينا إلى الشرح النظري، على حين يميل التعليم لديهم إلى الاعتماد على التجربة والتطبيق، مما يجعل دور الطالب في العملية التعليمية أكبر، ويجعل من ثم استفادته من الدروس أعظم.

- يلاحظ في السنوات الأخيرة تراجع سوية الحماسة للتعليم لدى كثير من المعلمين لدينا، وتراجع سوية الحماسة للتعلم لدى كثير من أبنائنا، ولا أعرف أسباب ذلك على وجه التحديد، كما أنني لا أعرف الوضع الآن في الدول الصناعية بالنسبة إلى هذه المسألة.

- كثير من المعلمين العرب والمسلمين لا يحصلون على مرتبات كافية، مما يجعلهم مضطرين إلى القيام بعمل إضافي في المساء؛ كإعطاء الدروس الخاصة وغير ذلك.

- لم تعد مهنة التعليم لدينا جذابة كما كان الوضع في السابق؛ بسبب ضعف عوائدها المادية، وبسبب تدني المكانة الاجتماعية للمعلم في العقود الثلاثة الأخيرة، وهذا يعني أن أصحاب أفضل العقول وأفضل الموهاب لا يجدون في مهنة التعليم خيارهم الأول!

- لدينا أعراف وتقالييد ثقافية موروثة لا تحبّذ منح الطالب حقّ تقويم أساتذته والحكم على أدائهم، ولا تحبّذ فصل بعض المعلمين من الخدمة بسبب آراء

طلابهم فيهم، وهذا جعل بعض المعلمين يتمتع بحماية، لا يحظى بها نظاروؤه في بعض الدول المتقدمة.

- يأتي الطلاب في الدول المتقدمة من أسر أفضل تعليماً من كثير من الأسر لدينا، وهذا يجعل الدعم الذي يتلقاه الطالب لديهم للتفوق والاستمرار في التعليم أكبر من الدعم الذي يتلقاه الطالب لدينا.

- التعليم الحكومي - في معظم الأحيان - مرتبك في تطوير نفسه، أما التعليم الخاص، فلدينا عدد قليل نسبياً من المدارس الجيدة، وعدد كبير من المدارس التي لا نستطيع عدّها بين المدارس الجيدة أو المقبولة، والمشكل هو الطالب الفقير الذي يملك الموهبة ويملك الطموح، لكن لا يجد المدرسة الحكومية أو الأهلية التي تبني مواهبه، وتحقق طموحاته. إن التعليم في كل دول العالم يمتلك بعض المؤسسات الرديئة وبعض المؤسسات الجيدة، وإن كانت النسبة تختلف من دولة إلى أخرى، لكن الذي يميز الدول المتقدمة في هذا الإطار شيئاً:

الأول: وجود تنوع هائل في التخصصات؛ بدءاً من المرحلة المتوسطة، حيث يجد الطالب بيسير التخصص الذي يرغب إكمال دراسته فيه، على حين أن هذا قليل جداً في الدول النامية والتي تكافح لتوفير الحد الأدنى من المؤسسات والتخصصات في مجال التعليم.

الثاني: وجود مدارس وجامعات ومعاهد على مستوى عالٍ جداً من الجودة، وفي تلك المدارس والجامعات تتخرج الكفاءات التي تقود الشعوب، وتقدم نماذج عالية للأجيال الجديدة.

- لدى الدول المتقدمة جمعيات ومؤسسات وهيئات ومجالس خيرية تقدم الدعم للتعليم، وتقدم القروض والمنحة للطلاب مما يسهم في حل المشكلات المالية لكثير من المؤسسات التعليمية؛ وهذا لدينا ضعيف للغاية.

خلاصة هذه المقارنة هي: أن لدينا تعليمًا ضعيفًا بل رديئًا أحياناً، وبعض مشكلاته لا يُحل إلا عن طريق المال، وبعضها لا يحتاج إلى أيٌّ مال، وهذا الكلام الذي ذكرناه لا يصح أخذه على عمومه، فقد يكون لدينا مدارس نموذجية راقية جداً، وقد يكون في الدول المتقدمة بعض المؤسسات التعليمية القائمة على الغش والتزوير والرّشوة، إذًا نحن نتحدث عن الطابع العام، وليس عن حالات بعينها، ومن وجه آخر فإنني لم أتحدث عن بعض ما يميز التعليم لدينا، ولا عن بعض المشكلات التي يواجهها التعليم في الغرب؛ لأن الهدف هو تكوين رؤية مركبة لحال التعليم لدينا قبل أي شيء آخر.





## الانكسار من الداخل

خلق الله بِرَبِّكَنَّ الدنيا، وجعلها ميدان اختبار وابتلاء، فوفر فيها كل شروط الابتلاء، ولهذا فنحن نتقلب في أنواع من المشاق والصعوبات، ويمكن لنا أن نقول ابتداء: إن كثريين منا يواجهون نوعين من المشكلات والتحديات: تحديات خارجية، وهذه تتمثل في الآتي:

- بيئة متخلفة متحجرة بعيدة عن هدي الإسلام وعن مواكبة العصر، وهذه ذات تأثير سلبي جداً لأنها تغذّي وعي من يعيش فيها بالصور السوداء وذكريات المحاولات الفاشلة.
- عدم وجود فرص كافية للعمل مما يجعل الإنسان يشعر بأن كل ما لديه من معرفة وخبرة ومهارة بات أشبه بعملة غير قابلة للتداول.

- مشكلات داخل الأسرة، وهذه تمثل في تسلط الآباء و في النزاعات والمشاكست التي تقع بين الزوجين.....

- فساد مالي وإداري عام يجعل استقامة المستقيم عقوبة له، ويسهل الحركة أمام الفاسدين والمفسدين.

- وجود الكثير من المحترفين للتخليل والتوبيخ عند أي انتكasaة يتعرض لها الإنسان.

- مرض يُقعد الإنسان عن ممارسة أنشطته وعن العيش على نحو طبيعي وهذه التحديات موجودة بنسبة مختلفة في كل زمان ومكان، وهي أدوات ابتلاء لبني الإنسان، لكن الذي ثبت أن كل ما هو خارجي -أي غير نابع من الذات- يظل هامشياً وقد يكون له دور إيجابي إذ يستنفر فينا القوى الكامنة، ويحرّض لدينا روح المقاومة والمانعة، وإن المتبع لآيات الذكر الحكيم يجد أن هلاك الأمم السابقة لم يكن بسبب القصور في التعامل مع المعطيات البيئية أو بسبب مكائد الأعداء وسطوة المتنافسين، وإنما كان بسبب زيغهم عن الحق وهزائمهم الداخلية أمام رغباتهم وشهواتهم.....

تحديات فكرية ونفسية تمثل في الآتي :

- احتقار الذات والنظر إلى الإمكانيات الذاتية على أنها أقل من أن تُمكّن صاحبها من الحصول على أي شيء ذي قيمة، وهذا كثيراً ما يعود إلى سوء التربية في البيوت وقصور التعليم في المدارس.

- اليأس والإحباط بسبب الدخول في عدد من المحاولات الفاشلة، كمن يقدم امتحان الثانوية العامة مرات عديدة، دون التمكن من اجتيازه.

- الخوف من المبادرة والانخراط في مشروعات كبيرة، والميل إلى البقاء في الساقفة أو المؤخرة، وهذا يجعل الإنسان يعيش على هامش الحياة، ويتفقون من فتات الموائد.
- الخوف من التخطيط للحياة الشخصية، وهذا شأن أكثر من (٩٥٪) من الناس وذلك بسبب الخشية من الالتزام ببذل جهود إضافية جديدة، وبسبب الخشية من الحرمان من بعض اللذات والمشتاهيات وتغيير بعض العادات.
- جلد الذات وتوبيقها على نحو مبالغ فيه على كل خطأ أو تقصير.

## ما العمل؟

إن الناظر في تاريخ الأمم والمجتمعات والأفراد يجد شيئاً مهماً، هو أن المشكلة التي ظلت تواجه البشرية لا تكمن في قلة الموارد وشح الطاقات والقدرات، وإنما تكمن في شيئين أساسين، هما: ضعف الإرادة وسوء إدارة المعطيات الناجزة، وإن الإرادات يمكن تصليبيها بشيء من المجاهدة في ذات الله عز وجل ونحن نعرف أشخاصاً كثيرين تخلصوا من كثير من عاداتهم السيئة، ووضعوا برامج جيدة للتحكم في أوقاتهم، فتحولوا من أشخاص أقل من عاديين إلى أشخاص ممتازين، كذلك نعرف مؤسسات كثيرة كانت على شفا الانهيار، وحين حظيت بإدارة جيدة انقلب وضعها رأساً على عقب، وصارت من المؤسسات الرابحة والناجحة، ولهذا فإن الطريق إلى التحسن دائماً مفتوح، لكن ليس هناك شيء مجاني.

حين نجد أنفسنا يائسين ومحبطين ومرتبكين، فلنراجع علاقتنا بالله

عز وجل- ولنحاول إحياء تلك العلاقة من خلال الإكثار من القرارات والطاعات ولنحسن الظن بالله عز وجل ونفوض أمرنا إليه، حيث ثبت أن الإفلاس الروحي كثيراً ما يُوقع المسلم في الحيرة، ويجعله يشعر بالعجز.

٣- من المهم أن نوقن أن لدى كل واحد منا فرصة للارتفاع ولتجوييد العمل حتى في أكثر الظروف صعوبة وحرجاً، هناك إمكانية للتحسن بشرط أن نعتمد مبدأ يقول : شيء خير من لا شيء، ومبدأ يقول : ما يُغلق باب حتى يُفتح باب آخر لكن قصورنا التربوي والثقافي يجعلنا نشغل بالباب الذي أغلق عن الباب الذي فتح.

٤- ليس هناك شخص ضعيف، لكن هناك شخص لا يعرف نقاط قوته، وهذه حقيقة متألقة، وعلى كل واحد منا أن يبحث عن نقطة القوة التي لدى، ويحاول تعميיתה، والتركيز عليها والعمل على استثمارها، وسيجد تقدماً مذهلاً في وضعيته العامة.

٥- الإنسان تابع لأفكاره ورؤاه، وكلما كانت رؤاه أرحب، وكانت أفكاره أكثر نضجاً ودقة، وجد سبيله إلى التحسن لاحبة وفسيحة، وكلما ظن أنه عاجز وضعيف وأن المجالات أمامه ضيقة ومزدحمة ووعرة، فإنه سيقعد عن طلب المكرمات ويشعر بانسداد الآفاق وقلة الحيلة ...

على المرء أن يحذر من عدوى الأرواح، ولهذا فإن على كل واحد منا الابتعاد عن مصاحبة اليائسين والمأزومين وأصحاب الرؤى السوداوية، وأن يدخل إلى عالم الناجحين ليقبس من أرواحهم، ويتعرف على أسرار نجاحاتهم..

## خطوات لعيش هنيء

١- إن في إمكان (العقيدة) أن تشكل المصدر الأساس للإثراء الروحي والسرور القلبي؛ وذلك من خلال ما توفره من أساس للاستعلاء على حاجات الجسد، وما توفره من طاقة مقاومة صعوبات الحياة، والعقيدة في الوقت نفسه ترسم الفضاء النظري لعلاقة العبد بربه عز وجل إن العقيدة تشرح للإنسان المسلم عظمة الخالق -جل وعلا- وبره ولطفه، ورحمته بعباده، واطلاعه على أحوالهم، كما تشرح له ذلك السبيل المتذبذب من الإمداد المستمر بالعطايا والهدايا، والحفظ والرعاية بعد أن كانت قد شرحت له مِنْةُ الخلق والإيجاد، وحقوق الخالق الجليل المفضال. من هذا وذاك تتكون مشاعر العبودية والامتنان، ومشاعر الحاجة والافتقار، وتضحي مناجاة الله عز وجل وذكره والثناء عليه والتذلل بين يديه، وبسط الحاجات على اعتاب فضله وكرمه - أعظم مورد لمسرات الروح

وطمأنينة النفس وحين يقع المسلم في شدة أو أزمة يشعر أن في إمكانه في أي لحظة أن يلجأ إلى ركن شديد. إن جلسة تستمر ساعة من زمان في الثناء على الله عز وجل وقلقه والتودد إليه... كافية لإضاءة كل الحجرات المظلمة في أرواحنا، وكافية لجعلنا نترفع على قمة من الانشراح والسكينة والارتياح. هذه الوضعية الروحية المتألقة هي ما عبر عنه شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - حين قال: جنتي في صدري. وحين قال: إن في الدنيا جنة من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة. وقد سلك الرسل الكرام - عليهم الصلاة والسلام - مسلك المناجاة في أبهى تجلياتها؛ ليعلّموا أممهم كيف ترد هذا المورد العذب الجميل، وكيف يكون الاغتناء الداخلي مع قلة ما في اليد؛ ويكفيك أن تستعرض دعاء النبي ومناجاته حين صدّه أهل الطائف، ورموه بالحجارة.

٢- الأنشطة الدعوية والأدبية والاجتماعية والخيرية مصدر كبير لتنشيط الروح وإثراء الداخل. إن قانون المال هو الجمع والاستحواذ، وفيه دائمًا ما يشير إلى الاهتمام بالذات والمصلحة الخاصة. أما قانون العمل فهو العطاء والإيثار، وفيه دائمًا ما يشير إلى النمو، وما يعزز عام المعنى. إن مجتمعاتنا فقيرة بهذه الألوان من العمل؛ بسبب التخلف والتفكك والخوف المسيطر من التقاء الإنسان بالإنسان، وهذا جعل موارد تحقيق الذات وتعزيز المعانى الإنسانية شحيحة مما يدفع الناس نحو التنافس على المال بوصفه المورد الوحيد للتميز على الأقران، والمورد الوحيد للشعور بالفوز والنجاح. إن الأعمال التطوعية تجعلنا نشعر بالتألق الداخلي والرفاهية الروحية؛ وهذا ما نحن في أمس الحاجة إليه اليوم.

الأخوة والصداقة وما تستملان عليه من معانٍ الأنس والوفاء والتضحية والتبادل والاهتمام المتبادل والتعاون والتكافف... من أعظم ما يعني مشاعرنا، ويضفي على نفوسنا الابتهاج. إن ثقافة الغنى ظلت على مدار التاريخ ثقافة صفوة ونخبة، أما ثقافة الفقر فهي ثقافة عموم الناس الذين يتواصلون بشكل أسهل، وتكون الحواجز بينهم أقل، كما أن علاقاتهم الاجتماعية لا تكون في العادة مكلفة، ونحن في حاجة اليوم إلى أن نبدع في الأطر والوسائل التي لا تجعل منازلنا الفخمة عبارة عن سجون مرفهة تعزلنا عن بعضنا، فنحرم أنفسنا من نعمة التناغم الروحي الذي نجده حين نلتقي ونتبادل عواطف.

### ٣- الأخوة والصداقة.

٤- لنجعل من الخيال أداة للتمتع بما ننتظره من النعيم الذي أدهنه الله لعباده الصالحين، ولنجعل من الذاكرة أداة لاسترجاع الذكريات الجميلة التي نحتفظ بها صوراً نقية عن أجمل الأحداث التي مرت بنا، ولنجعل من إدارة الإدراك وتوجيهه الوعي أداة لرؤيه العالم بطريقة جديدة؛ وبذلك نكسر جمود الرتابة، ونذيب صقيع القلوب الذي بدد حرارتها، وزادها قسوة. إن شيئاً من كل هذا سوف يحدث إذا اعتقدنا أن كثيراً من شقاء الإنسان هو دائمًا مما صنعت يداه.





## هَمُومُ الْكَبَارِ

كانت العرب تقول: تكلموا تُعرفوا؛ إذ إن كلام الإنسان يعبر عن عقله وقيمته ونظرته للأمور، والحقيقة أن الناس على مدار التاريخ كانوا يتشوّدون إلى معرفة ما هو جوهرى في حياة الإنسان، ومعرفة ما يمكنهم من الوقوف على ذلك الجوهرى، وكان من أهم ما يسيطر عليهم في هذا الشأن معرفة (العظمة)، وكل ما يجعل من الإنسان شيئاً عظيماً، وإذا استعرضنا مكونات الوعي الشعبي في هذا، فإننا سنجد أن العظيم أو الكبير هو من يجمع بين الثروة الظاهرة والنفوذ الاستثنائي، ولم يقع الاختيار على ذلك اعتباطاً أو مصادفة؛ حيث إن بين الثروة والنفوذ تغذية متبادلة، فالمزيد من النفوذ يأتي بالمزيد من الثروة، والمزيد من الثروة يولد المزيد من النفوذ، ومنهما معاً تتشكل صورة الرجل الكبير، وهذا في الحقيقة هو كبير الدنيا وعظيم المؤقت.

أما الكبير في نظر المنهج الرباني الأقوم، وفي نظر خاصة الخاصة، فإنه ذلك الشخص الذي استطاع الإفلات من الدوران في فلك ذاته والاستغراق في رعاية مصالحه الخاصة؛ كي يدور في فلك أمته، ويحمل همومها، ويستغرق في خدمة أهدافها... وعلى هذا فإن المرء يكون كبيراً على مقدار اتساع دائرة همومه واهتماماته، ويكون صغيراً على مقدار ضيق تلك الدائرة، ولا أرى في هذا أي شيء من التعسف في الحكم أو التحامل على أحد؛ وذلك لأن كون كل مكاسب الدنيا صغيرة ومؤقتة يجعل المحظوظين فيها صغاراً، مهما ملكوا من الثروة والنفوذ، ولا يكون العظيم عظيماً إلا إذا كانت هناك إمكانية لأن يكون عظيماً في الآخرة، إلى جانب العظمة في الدنيا، كما في قوله سبحانه: ﴿إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَمْرِئُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِكَلْمَةٍ مِنْهُ أَسْمَهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِئَهَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقْرَبَينَ﴾ (آل عمران: ٤٥)

هذه قمة العظمة، لكن مجرد خروج المرء من دائرة همومه الصغيرة لا يعد كافياً لأن يقترب من منظومة العظماء، إذ كانت نوعية الهموم التي تسيطر على الواحد منا هي الفيصل في تصنيفه.

فما هموم الكبار؟ وما الذي يقلقهم؟ وكيف ينظرون إلى الأمور؟  
الحقيقة أن هذا سؤال كبير، والجواب عليه مستعرض ومستطيل، لكن يمكن أن نتناوله بطريقة خاطفة على النحو التالي:

- يحاول الكبار أن يعيشوا روح الحياة لا شكلها؛ ولهذا فإن الهاجس الذي يهجم به الواحد منهم هو نوعية الإنجازات التي يمكن أن ينجزها على هذه

الأرض، ومن ثم فإن حياة الكبار لاتقاس بالسنين والأنفاس، وإنما بالعطاءات والإنجازات، أما الصغار فإن الله الذي يسيطر عليهم هو: كيف يمكن لهم أن يعيشوا في هذه الحياة بالطول والعرض، أي كيف يمكن لهم أن يعيشوا أطول مدة ممكنة مع العَبْ من ملذاتها وشهواتها إلى الحد الأقصى. الكبار إذن يسيطر عليهم هُ نوعية العطاء الذي يقدمونه للحياة، والصغر يسيطر عليهم هُ كمية ما يستولون عليه من الحياة والأحياء!

- يسيطر على الكبار هُ رعاية التوازن في حياة أمتهم، إنهم يريدون لها أن تعيش في رفاهية ورغد من العيش، لكن دون أن تنسى أن هناك آخرة تحتاج إلى عمل ومجاهدة، ويريدون لها أن تمتلك كل الوسائل الحديثة دون أن تنسى أهدافها الكبرى، يريدون لها أن تختلف حتى لا تقع في قبضة الجمود، ويريدون لها أن تعرف كيف توقف خلافها عند حدود معينة حتى لا تصير إلى التشتت وذهاب الريح، يريدون لها أن تحافظ على كيانها وترعى مصالحها، دون أن تنسى واجبها تجاه العالم الذي هي جزء منه.

- على مدار التاريخ كان الكشف عن العوامل التي تؤدي إلى انهيار الأمم وتخلفها هو الشغل الشاغل للمصلحين والمفكرين الكبار، ومن هنا فإن عظماء الأمة هم الذين يساعدونها على فهم طبيعة الأسباب التي تجعلها تتراجع أو تتجمد في مكانها، وهم من أجل ذلك يبحثون ويدرسون ويتأملون ويفارقون، ويحاولون بعد كل هذا أن ينقلوا ما تحقق لديهم من ذلك إلى عقول أمتهم وأعصابها، ويمارسون من أجل ذلك النقد مع أنهم يعرفون أن الحس الشعبي

يرتاح للمديح، وينفر ممن يشيرون إلى الجراح، لكن الشعور بالمسؤولية الأخلاقية

تجاه أهليهم وجماعتهم يجعلهم يتحملون تكاليف ذلك عن طيب خاطر.

- الكبار يحاولون عزل أنفسهم عن السياق العام لمجتمعهم حتى يروه على نحو جيد، كما يقف قائد جيش على مكان مرتفع كي يرى كل أرض المعركة، وهذه العزلة تسبب لهم الكثير من الإشكالات وتعرضهم لسوء الفهم من لدن الكثرة الكاثرة، وهم راضون بذلك؛ لأنه جزء من تبعات الريادة الفكرية والاجتماعية التي يحظون بها.

- الاهتمام بالعدل وحماية العناصر الضعيفة من بطش الجبارين واستغلال الماكرين... من أهم ما يميز كبار القوم عن صغارهم ، الصغار يبحثون عن الظروف الأكثر ملائمة لبسط نفوذهم وتكثير أموالهم، ويجدون في التفاوت الطبقي الواسع ضالتهم المنشودة، أما الكبار فيعلمون أن حماية الضعيف مجلبة لرحمة الرحمن، ومظلة أمان من التحلل الذاتي والانهيار الداخلي، ويعلمون كذلك أن العدل المتواخي هو عدل بين الناس والأمكانة والأجيال، فلا يصح لجيل أن يستنفد ثروات البلد ويلوث بيته من غير اعتبار ملء سيائى بعده من الأسباط والأحفاد.

هذه بعض معالم طريق الكبار، ويمكن للمرء أن يسير على طريقهم وفي ركابهم إذا تحلى بصفة واحدة من صفاتهم، وإن الأمة الكبيرة هي التي حظيت بأكبر عدد من الكبار، والأمة الصغيرة هي التي يتلفت أطفالها يمنة ويسرة فلا يرون إلا مشغولاً بنفسه ومهموماً بدنياه؛ ولله الأمر من قبل ومن بعد.

## مهماز التطوير

يميل معظم الناس إلى التشبيث بعاداتهم ومعاييرهم ورؤيتهم للحياة، وينظرون إلى كل ذلك وكأنه جزء عزيز من شخصياتهم، مع أنهم يعرفون أن كثيراً منها تم تبنيه واكتسابه بفعل الضغط الاجتماعي أو بفعل المعلومات والأفكار والمعطيات المتوفرة. نحن في حاجة اليوم إلى كسر كثير من تقاليدنا الشخصية القديمة، لأنها باتت تشكل سداً منيعاً في وجه التقدم والتلاويم مع ظروف العصر، ولدّي ملاحظتان سريعتان في هذا الشأن:

لعل من أكبر الأخطاء التي يرتكبها الواحد منا على صعيده الشخصي نظره إلى نفسه وكأنه جزيرة معزولة عن كل محيطها، فهو لا يأبه بكل الأشياء الجديدة، ولا يعبأ بأي تغيير يحدث مهما كان عظيماً، مع أن المتأمل يجد أن الكون كله مكون من مجموعة من المنظومات، ولا يشكّل الإنسان استثناء من القاعدة،

فكل مفردة مما في حوزتنا هي عبارة عن جزء من منظومة معينة: الذكاء والمال والجمال والكياسة والمهارة والاستقامة والفكر والفهم... إن هذه الأشياء تتمتع بوجودين: وجود ذاتي، يمكن قياسه وملسه وتحديده، ووجود يمكن أن نقول: إنه (اجتماعي) ولتوسيع الفكرة يمكن أن نشبه ما لدينا من مهارات وإمكانات... بالورقة النقدية، فهي ذات قيمة نقدية محددة، ف(الدولار) مثلاً هو الدولار، لكن قوته الشرائية تختلف من بلد إلى بلد، فإذا ذهبت إلى بلد شديد الغلاء مثل (اليابان) وجدت أن الدولار لا يكاد يشتري أي شيء، وإذا ذهبت إلى بلد مثل (أفغانستان) وجدت أن الدولار يشتري العديد من الأشياء.

إذن لسنا نحن الذين نحدد قيمة ما لدينا، وإنما يحدد (السوق) بأوسع ما تعنيه هذه الكلمة من معنى، وكما قال أحدهم: ما قيمة الشهادات التي حصلت عليها، وما قيمة الدورات التي حضرتها، وما قيمة نظرة الانبهار التي يمنحك إياها أبواك وإخوتك... ما قيمة كل هذا إذا وجدنا أنك منذ ثلاث سنوات لم تستطع الحصول على وظيفة جيدة مع كثرة بحثك وشدة حاجتك؟! هذا يتطلب من كل واحد منا أن يقوم كل ما لديه من أفق محيشه ومن خلال القيمة العملية له، قد رأيت كثيراً من الأشخاص الذين يعجبك كلامهم عن التحديث والتطوير والإبداع والإنتاجية المرتفعة، لكنهم يعملون في مؤسسات متهالكة، ومن ثم فإنهم غير قادرين على فعل شيء مما يقولون وغير قادرين على إصلاحه لأن النظم التي قامت عليها تلك المؤسسات والشركات.. غير قابلة

للإصلاح والمراجعة!

على مدار التاريخ كانت التقنية هي التي تطور حياة الناس على المستوى العملي: السكين والدولاب والآلة البخارية والكهربائية والإلكترونية.. كل ذلك نقل الناس من مرحلة إلى مرحلة أرقى، أما اليوم فإن التقنية تغير في عقول الناس وطموحاتهم وفي نظرتهم لأنفسهم، وقد فازت وسائل الاتصال الحديثة والمتناهية بهذا النوع من التأثير، وصار على كل من يريد أن يكون في المقدمة في أي تخصص من التخصصات أو مجال من المجالات أن يبحث عن موقعه ليس على خريطة بلده، وإنما على خريطة العالم، حيث تقوم العولمة بتهميش كل الاعتبارات المحلية لصالح ما هو عالمي، وإن الذين يصررون على غض الطرف عن هذا المعطى سيتكتبون أفتح الخسائر، وسيدفعون أعلى الأثمان.

الرسالة المركزة التي أريد أود إيصالها إلى القارئ الكريم، هي: عليك أن تفك في الانتقال من الوضعية التي أنت فيها وأنت في قمة نجاحك، فالأرض تهوي من تحت أقدامنا جمِيعاً والوقوف الطويل عليها لن يكون ممكناً، إلا إذا كنا مستعدين لأن نفقد كل شيء.





## الكافح المستمر

نحن على هذه الأرض في امتحان طويل، مدة الحياة كلها: الأغنياء والفقراء، والأذكياء والبلهاء، والشرفاء والوضاء، والأقوياء والضعفاء.. كل واحد من هؤلاء مقيم في وضعية اختبار بما آتاه الله من مكنته وبما سلبه من نعمة. إن على كل واحد منا أن يعمل أفضل ما يمكن عمله في إطار وضعيته العامة والإمكانات والأدوات التي بين يديه، كما أن عليه أن يتمتع بروح الممانعة والتأيي على كل ما يصرفه عن وجهته وهدفه. ليس في هذه الدنيا منطقة آمنة نلقي فيها مرسينا، ونركن إلى ما يلغيه من تقوى وورع وتماسك خلقي ونفسي، إننا جمِيعاً واقفون على أرض متارجحة وفي منطقة تجاذب بين الصحيح والخاطئ والخير والشرير. وإن أي ترَاحٍ أو ترهل في الحاسة الأخلاقية يمكن أن يقذف بأحدنا في محيط الضياع أو الانحراف. إن كل ساعة تمر علينا تشكل

تحذّياً جديداً علينا أن نواجهه، ومن أجل مواجهته، فإننا نحتاج من الله - جل وعلا - أمرين: الهدایة والمعونة، وإن سورة الفاتحة التي يُطلب من المسلم أن يقرأها في كل ركعة تشتمل على المعينين: (إياك نعبد وإياك نستعين)، (اهدنا الصراط المستقيم)، ولم يلمح هذا المعنى المفسرون الذين قالوا المعنى: ثبّتنا على الصراط المستقيم. إن الاستقامة على أمر الله تحتاج إلى نوع من الكفاح المستمر والمجاهدة الدائمة، ولا سيما أننا نعيش في ظروف صعبة وحرجة؛ حيث المغريات الكثيرة بامليل ذات اليمين وذات الشمال. إن المجتمعات الإسلامية باتت متخرمة بأولئك الذين يقدمون نماذج سيئة للأجيال الجديدة، والأكثر إثارة للأسى أن ما يمكن فعله اليوم من أمور منكرة وشّريرة دون التعرّض للعقوبة آخذ في التنوّع والاتساع، وقد كثّرت المعاذير المختلفة: كل الناس يفعلون هذا.. نحن مضطرون لأن نعطي ضمائرنا إجازة بسبب الضغوط.. لو كان هذا العمل سيئاً ما فعله فلان، أو لما سكت عليه فلان، أو ما سمحت به الحكومة...!

هناك إلى جانب هذا فيض من الرسائل التي تتدفق من كل اتجاه، ومضمون تلك الرسائل واحد، وهو أننا نستحق أكثر مما نلنا، وأن هناك وسائل سريعة للحصول على ما نريد، وليس من حقك أن تبحث عن مشروعية تلك الوسائل، فالبحث فيها صار قيداً على الانطلاقـة الكـبرـى التي على كل واحد منا أن ينهض لها!

واضح جداً أن ضمائرنا تتعرض لترويض عنيف كي تخفّف من حساسيتها تجاه الطرق غير المشروعة للنجاح والثراء.

إن الله عز وجل أمر نبيه ﷺ بلزم الاستقامة حين قال جل وعلا: ﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلَا تَنْطَعُوا إِنَّهُ يِمَا تَعْمَلُونَ بَهِيرٌ﴾ (هود: ١١٨). قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: «ما نزل على رسول الله آية هي أشد ولا أشق من هذه الآية»، ولذلك قال لأصحابه حين قالوا له: أسرع إليك الشيب: «شَيْبَتِنِي هُودٌ وَأَخْوَاتِهَا» وهذا منه ﷺ شعور وإعلام بجواهرية الاستقامة في حياة المسلم، وكونها أساس الأصالة في الشخصية الإسلامية؛ وقد أثبتت الخبرات العالمية المترادفة أن الاستقامة هي الشيء الأفضل في العمل، وفي العلاقات الاجتماعية، وفي العلاقات الدولية، والشيء الأفضل في ضبط المجتمع والسيطرة على الجريمة... ولم لا تكون كذلك وهي في معناها العميق تعني ملازمة الحق والاعتراف به والبناء عليه. هناك أشخاص لا يُحصُّون عدداً يملكون الكثير من مقومات التقدم والنجاح والتفوق، لكن منعهم الانحراف والالتواء من التواصل مع أعماقهم، حيث إن في عمق الإنسان المسلم طيبة وسكونية وتحفزاً نحو الخير، لكن عدم الاستقامة لدى كثيرين منا يحول دون الاستفادة من ذلك وتوظيفه في الحصول على تقدم شخصي واجتماعي واضح، إن المعاصي حين تصبح جزءاً من السلوك اليومي للمرء تشكّل اتجاهه العام على نحو يحول بينه وبين تقديره لذاته وثقته بنفسه، كما أنه يفقده المصداقية أو كثيراً منها في نظر الآخرين، وهذه الأمور كافية لإطفاء جذوة التألاق الروحي والاجتماعي في آن واحد.

إن الاستقامة في دلالتها على أصالة الذات، شيء لا يقبل التجزئة؛ إذ لا يُقبل من المرء أن يكون مستقيماً إلا قليلاً أو أن يكون صادقاً في معظم الأحيان، أو

أن يكون عفيفاً أمام المال القليل دون المال الكثير.. إن الاستقامة -بوصفها الطابع العام للشخصية- شيء شديد الحساسية؛ فهي إما أن تكون وإما ألا تكون، ووجهادنا اليومي ينبغي أن يصب على صيانتها أولاً وعلى تعميقها ثانياً، ولا أجد حرجاً في القول: إننا حتى نكون مستقيمين فعلاً نحتاج إلى أن نكون أكثر تأملاً وأكثر نشاطاً وأكثر تضحية مما نحن على استعداد لتقديمه اليوم، وهذا يعني أن التقدم على طريق الاستقامة يتطلب نوعاً من التطوير الشامل للذات، وهذا التطوير حتى يصبح حقيقة يحتاج إلى العزمية، والإصرار على السير في طريق التغيير. إن السلوك الممتاز يتشكل من مجموعة غير كبيرة من العادات الممتازة، وإن المرء إذا عقد العزم على أن يتخلّى في كل سنة عن عادة أو عادتين من عاداته السيئة وحين يفعل ذلك فإنه لن يمضي عليه أكثر من خمس سنوات حتى يجد نفسه وقد تحول من زمرة الأشخاص العاديين إلى فئة الأشخاص الجيدين أو الممتازين وإنني لأمل أن ننظر إلى ضعف الاستقامة على أنه يشكل التربة التي تبنت فيها جذور معظم مشكلاتنا النفسية والاجتماعية. وإذا تأملنا في الكثير من الصعاب التي نواجهها في الحياة لوجدنا أنها تعود إلى الأخطاء الشخصية المتكررة؛ إذ إن الانحراف سيلحق الأذى بصاحبها في نهاية المطاف بصورة من الصور. إنه طريق يؤدي إلى ممرٌّ خلفي ضيق ومظلم، وذلك الممر سيفضي في النهاية إلى ممرٌّ مسدود، ولكن قد نحتاج إلى وقت أطول حتى ندرك ذلك.

بالاستقامة نحرر أنفسنا من هيمنة الرغبات غير المشروعة، ونحرر إرادتنا من

ربقة العبودية ومن أوهام التفوق المكذوب. بالاستقامة نتخلص من القلق والاضطراب الداخلي، ونحصل على الانسجام الذاتي من خلال اطمئناننا واعتقادنا بأننا نفعل ما ينبغي علينا أن نفعله.

إن الاستقامة توفر لصاحبها قدرًا هائلاً من الشعور بالسعادة والقوة، وإن النظام اللغوي يظل قاصراً عن التعبير عن ذلك. في عالم كثير التغيير والتحول يكون احتفاظنا بجوهر يستعصي على التغيير شيئاً يعادل بقاء نجم في مداره وقلباً على نظام حركته.

هل يكون ما خططنا له صرخة في واد أو نقطة تحول من حقل الأشواك إلى حقول الورود؟

ليس عندي جواب، الجواب عند القارئ.





## الأرواح الخاوية

أظهر الإنسان على مدار التاريخ قدرة فائقة على إدراك المحسوس والتمتع به وتقديره، ولا يعادل تلك القدرة سوى ضعفه في إدراك المعنويات والاحتفال بها والسعى من أجلها، ولعل سرّ هذه الوضعية يكمن في أن الحسّيات تعبّر عن نفسها بطريقة أفضل من طريقة المعنويات، أو أن الجزء الحسي في الإنسان أقوى من الجزء الروحي، وربما عاد ذلك إلى العُرف؛ فالناس لا يرون مباهجنا وما سينا الداخلية حتى يتخدوا منها موقفاً يضغطون من خلاله علينا، لكنهم يرون بيوننا وأثاثنا وثيابنا ووظائفنا... وهذا يدعو إلى الأسف؛ لأن من يتمتع بالامتلاء الروحي يشعر بالسعادة، ويُسعد من حوله، أما جمال الشكل فهو متعة للآخرين أكثر من أن يكون متعة لصاحبها، ونحن اليوم نلاحظ أن كثرة ما يحيط بنا من أشياء قد صرف أذهان كثيرين منا عن الاهتمام بتزكية سرائرهم

وإثراء أرواحهم، مع أن الفقر الحقيقي هو فقر الروح، وقحط المعنى، وقد صدق الذي قال: إن رجلاً لا مال له، هو رجل فقير، وأفقر منه رجل لا يملك سوى المال!

إن خواء الروح كثيراً ما يتمثل في ذلك الشعور العميق في الاحتياج الشديد إلى المال والشهرة والنفوذ وتقدير الآخرين والأنس بهم، ومن الطبيعي أن يكون الامتلاء الروحي عبارة عن شعور قوي بالاستغناء الداخلي عن الكثير من هذه الأمور.

الأصل هو الخواء وليس الامتلاء، كما أن الأصل في الناس أن يكونوا جهالاً إلا إذا تعلموا، وكما أن ثقافة معظم الناس سطحية، فإن أرواح معظم الناس خاوية؛ لأن الخواء هو الأصل، وهو الشيء السهل، أما الامتلاء الروحي فهو ثمرة جهد ومجاهدة وتبصر، وهو العنوان لوضعية عامة لشخص من الأشخاص، وإذا أردنا أن نضع الإصبع على الأسباب المباشرة لخواء الأرواح فربما وجدنا الآتي:

- ١- الغفلة عن الله ﷺ وضعف الشعور بمعيّنه - جل شأنه - فالمؤمن بذكره لله ﷺ ومناجاته إياه يشعر بأنه كبير وعظيم، ويشعر بالأمن والسلام، والاستغناء عن الناس.
- ٢- لدى المسلمين إجماع على أن الهدف الأسمى الذي ينبغي التفكير فيه والعمل من أجله هو الفوز برضوان الله ﷺ والظفر بمكان مرموق في جنات الخلد، لكن معظم الناس لا يستحضرون هذا الهدف في حركتهم اليومية، ولهذا ترى منهم الكثير من المخالفات والكثير من التقصير في الواجبات. إن الشيء حين يكون هدفاً يوجّه السلوك ويستنفر الهمة، ويصبح الاقتراب منه هاجساً مقيماً.

٣- سيطرة الشعور بالفراغ؛ إذ إن كثيرين منا يجدون أنفسهم عاجزين عن ملء أوقاتهم بشيء قيم ومهم، فما يكون منهم إلا أن يملؤوها بالأشياء الضارة أو غير المفيدة، والسبب في الفراغ هو غياب الأهداف والخطط التطويرية، ولطالما كان الشعور بالفراغ مصدراً للشعور بالتفاهة والاستخفاف بالذات!

٤- الارتباك في استخدام الإمكانيات المتوفرة بسبب ضعف الخبرة الإدارية، وإذا تأملنا في أوضاع المسلمين وجدنا أن كثيرين منهم يملكون ما يكفي من المال والوقت والطاقة والذكاء والمعرفة، لكنهم مع هذا لم يحققوا أي نوع أو أي شيء لافت، وما ذلك إلا لأنهم يشعرون بالعجز عن إدارة مواردهم الذاتية وتعبيتها بطريقة ملائمة.

٥- ضعف النشاط الأدبي والاجتماعي؛ فقد ثبت أن المرأة من خلال إسهاماته في الدعوة والإصلاح ومساعدة الآخرين يحقق ذاته، ويشبع شيئاً من حاجاته الروحية، وحين يُحرم من ذلك لسبب من الأسباب يتوجه إلى المال والاستهلاك من أجل الشعور بالقوة والقدرة على التمتع، وهذا في الحقيقة يقوّي شعوره بالخواء، وقد يلجه إلى أن يسلك مسالك يوبّخ فيها نفسه.

إن الذي يترب على الخواء الروحي شيء مخيف، ولعل أخطر ما فيه هو سهولة الوقع في الخطأ، والشعور بالضيق، والعزلة، وضعف الصمود في وجه الشدائـ...

إن الامتناع الروحي هو عاجل الجزاء لأولئك الذين أدركوا في الوقت المناسب أن كل ما بين أيديهم من علم وقوة ومال، وجمال ونفوذ ووجاهة، عبارة عن

وسائل يجب أن تُستخدم في تحقيق الهدف الأسمى؛ وحين تصبح الوسائل غايات فإن ذلك لا يعني سوى شيء واحد: هو فقد الاتجاه وضياع المعنى!



## التمتع بالوجود

كثير من الناس لا يعرفون كيف يكون التصرف الأمثل تجاه طموحاتهم ومرغوباتهم؛ فهي مصدر إرباك حقيقي لوعيهم، بل مصدر لشعورهم بالشقاء والحرمان، ومصدر هذه الوضعية هو أن كل أحوالنا وأوضاعنا وكل ما نتطلع إليه، ونرجوه يتحمل الرؤية المتعددة والاعتبارات المتباعدة؛ حيث إن في إمكان كثير ممن نبغطهم على ما هم فيه من نعمة أن يشعروا بالحاجة إلى أشياء كثيرة، كما أن كثيراً منهم يغبط غيره، ويحسده على ما يظن أنه محروم من مثله، ومن هنا جاء التوجيه لنا أن نمارس نوعاً من إدارة الإدراك والسعى إلى القيام بمقارنة تجلب لنا الرضا والطمأنينة على نحو ما نجده في قوله عليه السلام: «إذا نظر أحدكم إلى مَنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ فِي الْمَالِ وَالْخُلُقِ؛ فَلِيَنْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلُ مِنْهُ». إذا نظرنا إلى من هم فوقنا في أمور الدنيا، فلن نحصد سوى الحسرة، وسنزدرى

نعمه الله علينا من خلال الشعور بالنقص، ويا حبذا أن ننظر إلى من هم فوقنا في التقوى وشدة الإقبال على الله عَزَّوَجَلَّ وعمل الخير ونفع الخلق؛ إذن لشكّ ذلك حافزاً لنا على الصلاح والتقدم على الصعيد الشخصي.

إن القرآن الكريم يعدّ الكثير من آلاء الله ونعمه على الخلق حتى يتمتعوا بها، ويحمدوه عليها، وهو يعلمنا في غير موضع أننا نظل عاجزين عن إحصاء نعمه؛ وذلك حتى نستمتع بمحده وشكّره والثناء عليه؛ نحن عاجزون عن إحصاء نعم الله عَزَّوَجَلَّ علينا، لأننا لم نكتشف حتى اليوم تفاصيل لطفه بنا وتدبيره لنا، كما أننا غير مؤهلين لمعرفة أنواع النعم والرزايا التي يدفعها عنا دون أن نشعر، أو نجهد، وفي هذا تحفيز للوعي الإسلامي على اكتشاف الخيرات الناجزة التي ننعم بها عوضاً عن قطع العمر في التشوّق إلى ما لا نملك. شيء مؤسف أن تنقضي أعمار كثيرين منا في الأمنيات والحسرات؛ وقد صدق من قال : بعضنا يقضى الشطر الأول من عمره في اشتقاء النصف الثاني والتطلّع إليه وانتظاره بفارغ الصبر؛ فإذا بلغه قضاه في الحسرة على النصف الأول! وهذا واضح فيما نحفظه من أدبيات رثاء الشباب والبكاء على سالف الأيام. إن خداعنا سهل ميسور، وأشعر أننا كثيراً ما نكون ضحايا الأوهام البراقة، وكثيراً ما تكون الإلقاء في وقت متأخر، وهذا بسبب ضعف فهمنا لطبيعة الأشياء وسنن الله عَزَّوَجَلَّ في الخلق.

إن الأشياء التي نتطلع إليها تتمتع بقدرة فائقة على جذبنا إليها، وكلما كانت تلك الأشياء بعيدة المدى كان إغراؤها أعظم، وكلما اقتربنا منها تراجع ملعاها،

وحين نظرر بها فإن قدرتها على إمتناعنا تصبح ضئيلة، وسرعان ما يقفز بنا الخيال إلى ما يمكن أن يأتي بعدها، لنبدأ رحلة جديدة من التشهي وخداع النفس؛ وأعتقد أنه لو كان لدينا مئة شخص يعرفون بعضهم على نحو جيد، وطلبنا منهم أن يتحدثوا عما يضمرون في أنفسهم من مشاعر تجاه بعضهم بعضاً، لرأينا العجب العجاب، وسنكتشف أن كثيراً منهم يغبط غيره على ما هو زاهد فيه، ويغبطه غيره على ما يشعر نحوه بالسأم والملل!! وهكذا تبدو الحياة وكأنها فارغة من أي معنى، وخالية من أي معيار محايد لمعرفة ما يجلب لنا ال�باء، وما يجلب لنا الشقاء!

تعالوا كي نتعلم من الأطفال كيف أنهم يصنعون الأفراح والمسرات أياماً طوالاً من خلال اللعب بالقليل جداً من الألعاب. وتعالوا لنقنع أنفسنا بأننا سعداءً ومحفوظون بآلاء الله ونعمائه وبركاته، ولنحاول ألا نجعل السعادة هدفاً نطارده كي نمسك به، كما يفعل الذي يحاول القبض على ظله! دخل أحدهم السجن من غير جرم اقترفه، وكان مثقفاً، فوجد من انضم إليهم من المساجين غارقين في الأحزان : أحزان على فراق الأهل والأولاد، وأحزان على الأعمال التي توقفت بعدهم، وأحزان على الحرية والمتع المسلوبة... وكان ذلك الرجل حكيمًا وخيراً في تحويل الوعي وتوجيه الخيال؛ فما كان منه إلا أن اقترح عليهم فكرة لتخفيف الضغوط التي يواجهونها، وتلك الفكرة هي الاجتماع في آخر النهار من أجل الاحتفال بانتهائه وشطبه من مدة الحكم الصادر فيهم، وكان ذلك، واستطاعوا من خلال الحفل اليومي الضئيل جداً في إمكاناته أن يضحكوا من

قلوبهم وملء أفواههم، وحين أخرجوا من السجن أضفى ذلك الحفل المتكرر على ذكريات الأيام الصعبة مسحة من الشوق والحنين.

إن كثيراً من الناس يشعرون بالسخط والضيق بسبب ما يعتقدون أنهم فاقدون له من متع الدنيا وزينتها، وكان عليهم أن يستعيضوا عن ذلك بفتح أبواب جديدة للهنا، لا يتطلب الدخول منها المال والجاه والمنصب، وإنما يتطلب القناعة والرضا بما قسم الله إلى جانب الإكثار من التبعد والثناء على الرحمن الرحيم، بالإضافة إلى إثراء حياتنا بالتواصل الأخوي ومعانٍ النبل والوفاء وبذل المعروف...

إن جعل سعادتنا مرتبطة على نحو جوهرى بالحصول على المزيد من المال، يشكّل حركة في الاتجاه الخاطئ؛ لأن المطلوب من المال يظل باستمرار أكثر من المعروض؛ ومن ثم فإن مشاعر الحرمان تظل مسيطرة على أعداد هائلة منا على نحو ما نلمسه اليوم حيث اتجهنا.

إن الرسالة التي أحببت اليوم إيصالها، تهدف إلى الدفع في اتجاه البحث عن ضروب من السعادة المجانية الناجزة عوضاً عن السعي المرهق خلف السراب والوهم؛ فهل وصلت تلك الرسالة؟



## الانحسار الطوعي

إن الإنسان من الألغاز الكبيرة في هذه الحياة بسبب ذلك المدرج الواسع الذي نجد الناس قد وزّعوا أنفسهم عليه، حيث تجد في أوله أشخاصاً كثيرين هم أشبه بالبهائم في أنشطتهم اليومية، ويتفوقون عليها في القدرة على الأذى والتدمير والإساءة إلى الآخرين، وتتجد في آخر المدرج أقواماً قليلين، هم زينة الدنيا وبهجتها، يعطون الحياة أكثر مما يأخذون منها، ويقدمون النماذج ويفضّلون السبل... وإن الشيء الجوهرى دائمًا هو الاهتداء إلى المفاهيم والمعانى والسلوكيات التي تصنع الفرق بين هؤلاء وأولئك؛ وهذا بصرامة ليس بالأمر الهين؛ ذلك لأن من الصعب على أي عامل أو سبب أن يقرر بمفرده وجود وضعية كبرى متميزة، ومع هذا فإن علينا أن نجتهد، ونحاول.. إذا تأملنا في حاجات الحيوان وحاجات الإنسان الضرورية، فإننا سنجد أنها متقاربة إلى

حد بعيد: الغذاء والماء والمأوى والحماية والتکاثر والنوم...وهذه الحاجات تستغرق وجود الحيوان بالكامل، وقد فطره البارئ -عز وجل- على الانصراف الكلي لذلك، وحجب عنه الدوافع والمحضرات التي يمكن أن تساعده على السموّ، كما حجب عنه ما يعينه على الاختيار والمخاطرة والمجازفة، ومن ثم فإن خصوصه لبيئته شبه كامل، وبما أن حاجات الإنسان (البيولوجية) شبيهة بحاجات الحيوان فإنك تجد كثيراً من الناس منهمكين في الليل والنهار بما يمكن أن يؤمّن لهم الاستمرار على قيد الحياة ليس أكثر، وهم يخضعون لبيئاتهم كما يخضع الحيوان، وحين يحلمون، ويتمون فإن أمنياتهم لا تكاد تتجاوز حدود غرائزهم، وحدود ما يساعدهم على البقاء والاستمتاع، لكن هؤلاء لا يحيون في الحقيقة بكمال قواهم وإمكاناتهم، وإنما بجزء يسير منها.

إن الله عز وجل قد وهبنا القدرة على (الاختيار) والانتقاء والإعراض عن بعض الأشياء، والقدرة على المغامرة، وتأجيل الرغبات، وترتيب الأولويات، والتحايل على الظروف الصعبة، كما وهبنا التسوق إلى التسامي على حاجات البدن، والتطلع إلى إمتاع العقل والروح، لكن يمكن لكل هذه القدرات والتشوّقات أن تظل معطلة ومشلولة إذا حُرم الواحد منا الوعي ببعض المعاني والمفاهيم التي تشكل في الحقيقة المفاتيح التي يفتح بها أبواب سجنه الخاص الذي يجد نفسه فيه، بسبب قصوره الذاتي، أو بسبب نشأته وتربيته، أو بسبب المحيط الذي يعيش فيه. خذ على سبيل المثال مسألة حرية الإرادة والقدرة على الاختيار؛ حيث إننا بعد البحث والتأمل سنجد أن خلف كثير من الإنجازات العظمى

إرادة طليقة ترفض الأسر وتتأبى على القولبة، كما سنجد إحساساً قوياً لدى أصحاب تلك الإنجازات بأنهم قادرون على الاختيار، وهم يعرفون أن القدرة على الاختيار تظل بلا معنى، من غير توفر بدائل وخيارات يمارس المرء تجاهها حرية، وهم يعرفون إلى جانب هذا أن البدائل لا تتوفر دائماً على نحو تلقائي وطبيعي، بل إنها تتوفر لأن هناك من يعمل على توفيرها، ولهذا فإن أصحاب الإنجازات العظيمة يعتقدون أنهم من خلال العمل الدؤوب يوسعون مجال حركتهم، ويوفّرون المزيد من الخيارات والبدائل. إن العمل المتواصل وفق رؤية جيدة من شأنه أن يجعل صاحبه أقوى، أي أقدر على الفعل والكف، وهذا ما يترجم حرية الإرادة والقدرة على الاختيار.

معظم الناس - مع الأسف الشديد- يشعرون أنهم محصورون في الزاوية الضيقة، وسلوكهم لا يختلف عن سلوك الذين يعتقدون عقيدة (الجبرية) فهم في نظر أنفسهم ليسوا أكثر من شيء فاقد القيمة والوزن تتلاعب به الظروف الصعبة، والحظ العاثر، وزملاء العمل السيئون، ورب العمل الجشع، والطقس الرديء، والأمراض الموروثة عن الأبوين، والتعليم الضعيف الذي تلقوه في المدرسة، والأسرة الفقيرة التي نشأوا فيها.. إن هؤلاء يرضون بالفتات من كل شيء، ويدعون الحصول على أدنى شيء مكسباً عظيماً، وحين تحدثهم عن النجاحات الكبرى والإنجازات العظيمة، وتذكر لهم ما فعله فلان وفلان.. فإنهم حينئذ يقولون في داخلهم، هذا صاحب أوهام ومبالغات، وإذا صرّح ما يقوله فهذا ليس لنا، ولا نملك شروط القيام بهم.. وهكذا تذهب كل محاولات تحفيزهم سدى!

أنا أريد من هذا الصنف من الناس أن ينظروا حولهم ليروا عشرات الناس الممتازين الذين نشأوا في ظروف غاية في الصعوبة، وعانوا في حياتهم من عدد كبير من التحديات، لكنهم لم يلقو لكل ذلك بالاً، إنهم كانوا يشعرون في أعماقهم أنهم أحرار، وأنهم يملكون حق الاختيار. لا شك أن ما يجري في هذا الكون بقضاء وقدر، ولا يستطيع أحد التحكم فيما يحدث له، لكن الله -جل وعز- مكّن كل واحد منا من أن يختار رد الفعل المناسب تجاه كل ما يحدث له أو يواجهه، وهذا هو المهم؛ لأن مسؤوليتنا الأخلاقية والشرعية والأدبية تُبني على ردود أفعالنا وليس على ما يصنعه غيرنا. العظماء لا تحجبهم قسوة المعطيات الحاضرة عن رؤية ما خلف الأكمة من خير وسعة، كما أنهم حين يرون الظلال لا يرون العتمة والأفول، وإنما يتطلعون إلى رؤية النور الساطع الذي تسبّب في وجود تلك الظلال.

معظم الناس يفكرون وهم خائفون ومحبّطون، ولهذا فإن الأفكار التي يحصلون عليها تظل متشحة بالسواد والشح والضيق، أما العظماء فإنهم متفائلون دائمًا لفطرة ثقتهم بكرم الله بِإِيمَانٍ وإدراكهم أن من أهم شروط النهضة الحقيقية الشعور بالتفاؤل، والتحلّق بالأخلاق الحسنة.



## المراجعة الشخصية

يظل وعي الواحد منا بنفسه منقوصاً ومحدوداً بحسب غموض التعريفات، ونسبة المعايير، وضعف قدرة الناس على مواجهة أنفسهم بصرامة وصراحة، ولكن مع هذا فلا بد من السعي المستمر إلى مراجعة الصورة التي كونناها لأنفسنا عن أنفسنا، وتلك التي كونها الآخرون لنا، ثم تلقفناها على أنها صورة صحيحة وصادقة. وتستمد هذه المراجعة مشروعيتها من كون عقولنا لا تدرك أبعاد الحقائق إلا على سبيل التدرج.

ولو حاولنا التبصر بالأمور التي تحتاج إلى تدقيق لوجدنا الكثير الكثير مما ينبغي التوقف عنده وإعادة تقييمه، وحسبي هنا أن أقدم نماذج لما أعدده في هذه السبيل، وعلى القارئ الفطن أن يقيس ما لم يُقل على ما قيل، وما هو متوازٍ على ما هو ظاهر:

كثيراً ما يلتقي المرء بأناس محبطين متشائمين، ضاقت بهم الأرض، وظنوا أن ما هو قادم من الأيام لن يكون بحالٍ أفضل مما مضى، وإذا دقت الإِنْسَان في أسباب ما هم فيه فسيجد أن مشكلة (التعيم) غير الموضوعي وغير الرشيد هي التي أوقعتهم في ذلك، فقد يخفق الواحد منهم في مشروع تجاري، فيعمم الإِخْفَاق على كل ذاته، وت تكون لديه قناعة بأنه لا يصلح للنجاح في أي شيء؛ ويبداً في توقع الإِخْفَاق في كل مجالات الحياة؛ مما يدفعه في اتجاه الخوف والخمول واحتقار النفس... وبعض هؤلاء المتشائمين يرى اثنين أو ثلاثة في محيطه، وقد أخفقوا في مساعيهم في مجال من المجالات، فيدفعه ذلك إلى القول: إن ذلك المجال سيئٌ، ولا خير فيه، ويبداً في التدليل على ذلك بإِخْفَاق فلان وفلان وهكذا..المراجعة لهذه الحالة وغيرها تعتمد على محاولة توسيع قاعدة الفهم والتخلص من أُسر الصور الجزئية، ومحاولات رؤية الواقع عبر مفاهيم جديدة ومغايرة للمفاهيم السابقة، وعلى سبيل المثال فإن الاعتقاد بأن لدى كل واحد منا نقاط قوة ونقاط ضعف، يبعث صاحبه على رؤية الإِخْفَاق في مجال من المجالات بوصفه نتيجة لضعف الأهلية في ذلك المجال أو قلة الاستعداد وعدم إِحْكَام الأسباب والمقدمات، وعليه عوضاً عن اليأس والتشاؤم أن يكتشف نقاط القوة لديه، ويحاول الانخراط في الأعمال التي تنسجم مع تلك النقاط، والواقع والتاريخ يشهدان من خلال ألاف الأمثلة والواقع على صحة هذا المفهوم، فكم من رجل غير مجال عمله، فأصاب نجحاً منقطع النظير بعد الإِخْفَاق الذريع، وقل مثل هذا في النظر إلى مجال من المجالات على أنه مجال صعب

أو ضعيف أو قليل الجدوى أو خطير...حيث يدلّ عدد غير متناهٍ من النماذج على أن الناجحين في أي مجال من المجالات اليوم هم أكثر بكثير من المخففين، وفي إمكان المرء أن يطلع على قصص نجاح مثيرة في كل المجالات التي يظن المتشائمون أنها مجالات ميئية، وقد قال أحدهم: ليس هناك مشروع مخفق، وإنما هناك إدارة مخفقة، وقال آخر: ليس هناك إخفاق بمعنى الكلمة، وإنما هناك نتائج غير جيدة بسبب وجود مقدمات واستعدادات سيئة؛ وهذا حق. إن على كل واحد من أولئك الذين أصدروا على أنفسهم أحكاماً قاسية ونافذة بعدم الأهلية لإنجاز الأشياء العظيمة أن يقفوا ليتلمسوا خطية (التعيم) التي وقعوا فيها، وحينئذ سيجدون آفاقاً جديدة تتسع، وأبواباً موصدة تفتح، ولن يستفيد أيٌّ من هؤلاء من هذه النصيحة إذا كان قد اتخذ من سوء ظنه بنفسه متكأً للهروب من تحمل المسؤولية، أو وجد فيه ملاداً من التعب وبذل الجهد!

تعني المراجعة الشخصية أننا نأمل من وراء استعراض تاريخنا الخاص أن نتعلم، وننصح أكثر مما يمكن أن نحصل عليه من ذلك من خلال النظر في تاريخ الآخرين وسيرهم الخاصة. إن سجل حياة كل واحد منا مملوء بالمؤشرات ذات الدلالات الكبيرة والواضحة، وإن الواحد منا حين يتامل في مجموعة الرؤى التي كانت تشكل نظرته للحياة والأحياء، فسيجد أن كثيراً من تلك الرؤى انتهى إلى غير رجعة بسبب الوعي الذي حصل عليه عبر معاناة شؤون الحياة، كما أنه سيجد أن بعضها قد تبلور أكثر وتعمق، بل تحول إلى معتقدات ومسلمات

راسخة، وسيجد أن لديه قسماً ثالثاً مازال موضع نظر ومحيس، وإن هذه الأقسام الثلاثة على ما بينها من تباين تعمل على خط واحد، هو جعل المرء يعتقد أنه مازال في حالة من النمو والصيورة والانتقال من حال إلى حال، وهذا الاعتقاد هو الذي يحفزنا على أن نتحسس مآلات أوضاعنا وتسلیط نور الوعي عليها؛ كي نشعر أننا نتقدم في مدارج الصلاح والازدهار، وأننا نحرز نوعاً من التفوق المستمر على أنفسنا، ومن وجه آخر فإن من الصعب على الواحد منا أن يقوم بدوره التربوي تجاه أبنائه من غير أن يتذكر الوضع السلوكي والعقلي والروحي الذي كان فيه في مرحلة الطفولة والمراهقة.

إن كثيراً من الأسر المسلمة يشهد نوعاً من (صراع الأجيال) بسبب فقدان الوسيط الثقافي الذي ينقل عبره الآباء أفكارهم ومشاعرهم وقيمهم إلى الأبناء، وبسبب الجهل بطبيعة المراهق، وما يتعرض له من ضغوط، وما يواجهه من أزمات ومشكلات. المراجعة الشخصية تتيح الفرصة لمقارنة ماعليه أبناءنا اليوم بما كنا عليه يوم كنا في مثل أعمارهم، ومن خلال المقارنة ندرك كنه المواقف التي علينا أن نقفها تجاه أوضاعهم وتصرفاتهم المختلفة.

من خلال التبصر الذاتي سندرك أن كثيراً من الأخطاء التي وقعنا فيها كان بسبب الجهل: جهل بعظمة من نعصيه، وجهل بالطريقة الصحيحة التي علينا أن نعالج بها الأمور، وجهل بأنواع قصورنا وضعفنا... ونحن نريد من خلال معرفة كل هذا أن نتعلم كيف نحمي أنفسنا في المستقبل من الوقوع في مثل ما وقعنا فيه؛ وهذا الغرض النبيل لا يتحقق من غير تحليل عميق لطبيعة الطموحات

والتطلعات التي تحركنا، وطبيعة الحوافر والمحطات التي تنظم ردود أفعالنا تجاه الأحداث المختلفة، ويظل مثل هذا التحليل ممكناً إذا تخلّينا بالهدوء، ومنحنا أنفسنا الفرصة الكافية للقيام بذلك، إلى جانب امتلاك ما يكفي من الإرادة والاهتمام.





## عالم العظام

هناك جهود لا تتوافق ومساعٍ لا تنتقطع لمعرفة الأسباب التي تجعل من الإنسان إنساناً عظيماً، وبما أننا قد نختلف في تعريف العظمة ومتطلباتها وتجلياتها، فمن المؤكد أننا سنختلف إذن في تحديد العظيم، والعظيم جداً ومن هو نصف عظيم... لكن قد يكون من المفيد أن نبحث عن القواسم المشتركة بين جميع العظام، وأن نبحث عن الأشياء الجوهرية في حياتهم، وطبعاً ستكون نتائج بحثنا ظنية واجتهادية. ولعلني في هذه المحاولة أسلط الضوء على المعاني الآتية:

- 1- من الأفضل ألا نكتفي بالقراءة عن العظام، أو سماتهم، فهذا قليل الجدوى، وإنما علينا أن ندخل إلى عوالمهم الشخصية لنرى ما الهموم التي تسيطر عليهم، وما رؤاهم وأحلامهم، وأولوياتهم، والخطوط الحمراء التي رسموها لأنفسهم،

ولنرى عاداتهم وتقاليدهم ومنهجياتهم... ومع أن كل هذه الأمور ليست شفافة بالقدر الكافي إلا أن الداخل على عظيم لا يخرج من غير هدية!

٢- لو كان من السهل أن يكون المرء ورعاً لصار كل الناس ورعين، ولو كان من السهل أن يصبح المرء ثرياً لصار كل الناس أثرياء، ولو كان من السهل أن يصبح المرء عظيماً لكان كل الناس عظماء.... حين نرى ملامح العظمة في إنسان، فإن لنا أن نتوقع أن هناك رغبات تُثبت ومشتتيات يُغضض الطرف عنها وجهداً بُيذل، وتذوقاً مستمراً لطعم العناء... ومن الصعب أن يصبح المرء عظيماً، وليس لهذه الأمور حضور قوي في حياته.

٣- يمتلك الرجل العظيم (رؤيه) على درجة حسنة من الوضوح : رؤية لنفسه بما تشتمل عليه من نقاط قوة وضعف، ورؤية للواقع بما فيه من فرص وتحديات، ورؤية لمبادئه وعقائده وأهدافه النهاية، ورؤية لوسطه الاجتماعي، وما يمكن أن يقدمه له من عون، أو يضعه في طريقه من حجارة. هذه الرؤية لا تكون أبداً كاملة، ولا يُطلب أن تكون كذلك، لكنها توفر سداً منيعاً في وجه التردد والاضطراب والانتكاس. وقد رأينا الكثير من الناس الذين يملكون العديد من مقومات العظمة، والذين ساروا في طريقها ردهاً من الزمن، ثم حادوا عن الطريق، وأخذ نجمهم في الأفول إلى أن أصبحوا أشخاصاً عاديين، وما ذلك إلا لأن ثقتهم بالطريق الذي سلكوه لم تكن جيدة. وبعض هؤلاء يشبهه من يملك عشرة أرجل، وقد وضع كل رجل منها في طريق، إنه يجرب ليرى الأنفع والأنساب، فيركز عليه، وقد يُمضي أفضل أيام عمره في التجربة، ثم ينتهي

إلى (لا شيء)! وأعظم العظماء هم من تتصل رؤيتهم للشأن الدنيوي بالشأن الآخروي، إنهم ينظرون إلى الدنيا على أنها ميدان يضيق كثيراً عن طموحاتهم وهمهم، فوصلوه بعيادين الآخرة الرحيبة الفسيحة، فصار لعظمتهم معنى الديومة والاستمرار، وصاروا يعطون الدرس تلو الدرس في الأخلاقيات العملية التي لا يكون العظيم عظيماً حتى يتحلي بها. هذا الصنف من العظماء جعل هدفه الأسماى هو الفوز برضوان الله عزوجل وأخذ ينظر إلى المال والشرف والجاه والنفوذ والذكاء والحسب والنسب والوظيفة والعلم وكل ما يملك على أنها أدوات للحصول على ذلك الهدف، فأخذوا في استخدامها بجدية ودأب ودون ملل أو كلل، وهم في كل يوم يكبرون ويكبرون على مقدار ما تصغر في عيونهم الدنيا، وتكبر بهم الأمة. هذه هي الرؤية الصحيحة، وما عداها من رؤى لا يخلو من عمش أو حول؛ ونعود بالله من الحَوَرَ بعد الكَوَرَ.

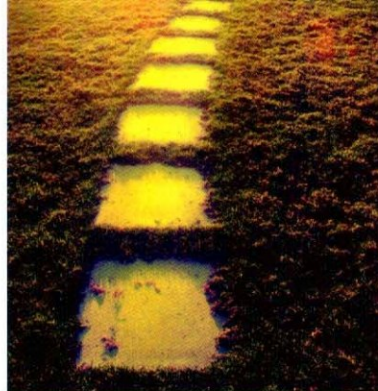




## فهرس الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوع                  | م |
|------------|--------------------------|---|
| ٧          | التبعة الروحية           | ١ |
| ١١         | مقومات الشخصية الإيجابية | ٢ |
| ١٥         | الانضباط الذاتي          | ٣ |
| ١٩         | عناصر النجاح (١)         | ٤ |
| ٢٣         | عناصر النجاح (٢)         | ٥ |
| ٢٧         | عناصر النجاح (٣)         | ٦ |
| ٣١         | عناصر النجاح (٤)         | ٧ |
| ٣٥         | عناصر النجاح (٥)         | ٨ |

|     |                      |    |
|-----|----------------------|----|
| ٣٩  | الرغبة في القراءة    | ٩  |
| ٤٣  | دعوة إلى التركيز (١) | ١٠ |
| ٤٧  | دعوة إلى التركيز (٢) | ١١ |
| ٥١  | نحو الأحسن           | ١٢ |
| ٥٥  | إضافات مستمرة (١)    | ١٣ |
| ٥٩  | إضافات مستمرة (٢)    | ١٤ |
| ٦٣  | الرؤية المركبة (١)   | ١٥ |
| ٦٩  | الرؤية المركبة (٢)   | ١٦ |
| ٧٥  | الانكسار من الداخل   | ١٧ |
| ٧٩  | خطوات لعيش هنيء      | ١٨ |
| ٨٣  | هموم الكبار          | ١٩ |
| ٨٧  | مهماز التطوير        | ٢٠ |
| ٩١  | الكافح المستمر       | ٢١ |
| ٩٧  | الأرواح الخاوية      | ٢٢ |
| ١٠١ | التمتع بالوجود       | ٢٣ |
| ١٠٥ | الانحسار الطوعي      | ٢٤ |
| ١٠٩ | المراجعة الشخصية     | ٢٥ |
| ١١٥ | عالم العظماء         | ٢٦ |



إن فكرة جوهرية يتخد منها الماء رأس جسر، ويثابر على العمل بها قد تغير مجرى حياته، وتنقله من حال إلى حال، كما أن توهنه لأمر من الأمور أو حذر الشديد من شيء من الأشياء، قد يكبله، ويصدده عن النهوض إلى كثير من الخير والفوز، وهذا يدل على أن من الحيوي جداً لأي واحد منا أن يمتلك رؤية جيدة لذاته ومحيطة وعصره، وإن الخسارة قد تكون فادحة! في العشرين سنة الماضية حصل تقدم واضح في وعينا على صعيد الاهتمام بتنمية الشخصية، حيث صار لدى كثير من العرب والمسلمين يقين بأن انتظار نتائج الإصلاح العام- كما فعل أسلافنا - ليس شيئاً رشيداً، كما أنه غير عملي، ومن ثم صار كثير من الشباب يؤمنون بالعمل بمضمون المقوله الشهيره : (إذا لم تساعد نفسك، فم يساعدك أحد) ولهذا فإننا قد بتنا نلاحظ إقبالاً شديداً على حضور الدورات التدريبية واقتناء الكتب وحضور المحاضرات... التي تساعد في مسألة صقل الشخصية وفتح آفاق جديدة للارتقاء بها، وهذا تطور في غاية الأهمية.

للحصول على هذا الكتاب يمكنكم  
ال التواصل عبر الموقع:  
[www.drbakkar.com](http://www.drbakkar.com)



دار وجوه للنشر والتوزيع

Wojooah Publishing & Distribution House

[www.wojoooh.com](http://www.wojoooh.com)



المملكة العربية السعودية - الرياض

ت: 4918198 فاكس: تجوبية 108

للتواصل والنشر:

[wojoooh@hotmail.com](mailto:wojoooh@hotmail.com)